

الَّذِي لَعُوقَصَ مِنْ حَمْرَةِ كَذَلِكَ لَدَكِ لَدَرِ طَمِيلِ الْعَوْنَى

وَوَيْانَ لَكَهُانَ كَعْلَكَلِيَّ بَعْنَانَ يَلْتَسِيَّ كَسَنَ دَوَانَ كَلَيَّ دَوَانَ دَوَانَ

# شَهِيدُ الْذِكْرِينَ بِوَلَكِبِينَ

شَهِيدُ الْذِكْرِينَ بِوَلَكِبِينَ

شَهِيدُ الْذِكْرِينَ بِوَلَكِبِينَ

شَهِيدُ الْذِكْرِينَ بِوَلَكِبِينَ

رَوْيَانَ جَسِينَ مَاؤَنَ جَيَّنَ رَوْيَانَ لَهَوَ

الَّذِينَ ابْتَغُوا حَلَالًا إِلَيْهِ أَنْذِكُرُ لَهُمْ أَنَّمَا يُنْهَا طَمَامُ الْقُلُوبُ هُنَّ

# فضائل الذِّكْرِ بِحِلْمَةِ الْمُشْكِرَينَ

بِلَالٌ

حسب ارشاد

مجد و ملت حضرت سیدنا اخندزادہ سیف الرحمن پیر ارجمند خراسانی مبارک دامت برکاتہم عالیہ  
با اہتمام

ذبۂ العلما حضرت میاں محمد حنفی سیفی مبارک دام برکاتہم عالیہ



شیخ القرآن و الحدیث مفتی عظیم طہری قمی مہبیر عیت محدث قرن  
حضرت علام الحاج شیخ فتحی محدث علام امیر فرید علیہ السلام

ناشر

مکتبہ محمدیہ سیفیہ آستانہ عالیہ راوی ریان شریف لاہور  
حسین ٹاؤن نزد کالا شاہ کا کو مرشد آباد روڈ راوی ریان  
جی ٹی روڈ لاہور

فون : 042-290553 291980

marfat.com

# ﴿ جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ﴾

|          |                                                   |
|----------|---------------------------------------------------|
| نام کتاب | فضیلت الداکرین فی جواب المذکرین                   |
| مصنف     | شیخ الحدیث علامہ مفتی محمد غلام فرید ہزاروی       |
| نظر ثانی | مولانا علامہ صاحبزادہ محمد مجیب الرحمن وزیر آبادی |
| صفحات    | 56                                                |
| تعداد    | ایک ہزار                                          |
| اشاعت    | اول 2004ء                                         |
| باہتمام  | محمد طارق محمدی سیفی                              |
| قیمت     | 20 روپے                                           |
| ناشر     | مکتبہ محمدیہ سیفیہ راوی ریان شریف                 |

## ملنے کے پتے

- ★ جامعہ سیفیہ منڈیکیس علاقہ کھجوری طیبہ ایجنسی پر انا بازارہ پشاور
- ★ جامعہ جیلانیہ رضویہ نادر آباد بیدیاں روڈ لا ہور کینٹ
- ★ حضرت مفتی احمد دین توکیر روی سیفی جامعہ مسجد تالاب والی باغبانپورہ لا ہور

## ○ انساب ○

بندہ اپنی اس کاوش ذہنی کو عالم اسلام کی عظیم روحانی شخصیت  
آفتاب طریقت، مہتاب شریعت زبدۃ العارفین، سراج الساکین، تاجدار سلسلہ اوسیمہ

### حضرت قبلہ الحاج سید چن پیر شاہ صاحب

دامت برکاتہم العالیہ، زیب سجادہ آستانہ عالیہ اوسیمہ

وپیش شریف (سیالکوٹ) کے نام

جن کی نگاہ فیض نے لاکھوں دلوں کو منور فرمایا اور ساتھ ہی

یہ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ حضرت کا سایہ تادیر الہست و جماعت  
کے سروں پر قائم و دائم فرمائیں۔ آمین

محمد غلام فرید ہزاروی مرحوم

جامعہ فاروقیہ رضویہ فاروقیہ گنج،

خو جرانوالہ

الحمد لله و كفى و سلام على عباده الذين اصطفى  
اما بعد - لاعوذ بالله من الشيطان الرجيم - بسم الله الرحمن الرحيم

قارئین کرام!

کچھ احباب سلسلہ عالیہ نقشبندیہ مجددیہ سیفیہ نے متعدد بار بندہ ناچیز کو مشورہ دیا کہ ایک مختصر سامضمون قرآن و حدیث کی روشنی میں لکھا جائے۔ جو فضائل ذکر باری تعالیٰ پر مشتمل ہو۔ اور ساتھ ہی ذکر سے سرشار ہو کرو جد و تواجد و دیگر ایسی کیفیات جو عموماً اس سلسلہ کے متولیین و متعلقین میں پائی جاتی ہیں خصوصاً نماز کی حالت میں ان کا ثبوت اور ان پر اعتراضات جو غلطیں و مانعین اور بعض جاہلین کی طرف سے کئے جاتے ہیں۔ ان کے جوابات بھی پڑیے جائیں۔ ماکہ جو شکوک و شبہات مخالفین و منکرین پیش کرتے ہیں۔ ان کا ازالہ ہو سکے۔ اور سلسلہ ہذا سے وابستہ حضرات کو اطمینان حاصل ہو۔

بندہ کو یاد ہے کہ ایک دفعہ ناچیز کے پیرو مرشد سند الاصفیاراً میں الاولیاء حضرت میاں محمد سیفی دامت برکاتہم القدیمہ نے بھی ارشاد فرمایا تھا کہ ایک رسالہ ایسا ضرور لکھا جائے، جو اعتراضات کے جوابات پر مشتمل ہو۔ چنانچہ بندہ حضرت کے حکم کی تعییل اور دیگر احباب کے مشورہ کی تحریک کرتے ہوئے۔ چند صفحات میں فضائل ذکر اور پھر ذکر معمود و جد و تواجد کی کیفیات پر اعتراضات و جوابات حاضر خدمت کر رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ قبول فرمائے اور اسے ہماری نجات کا ذریعہ بنائے۔ آمين

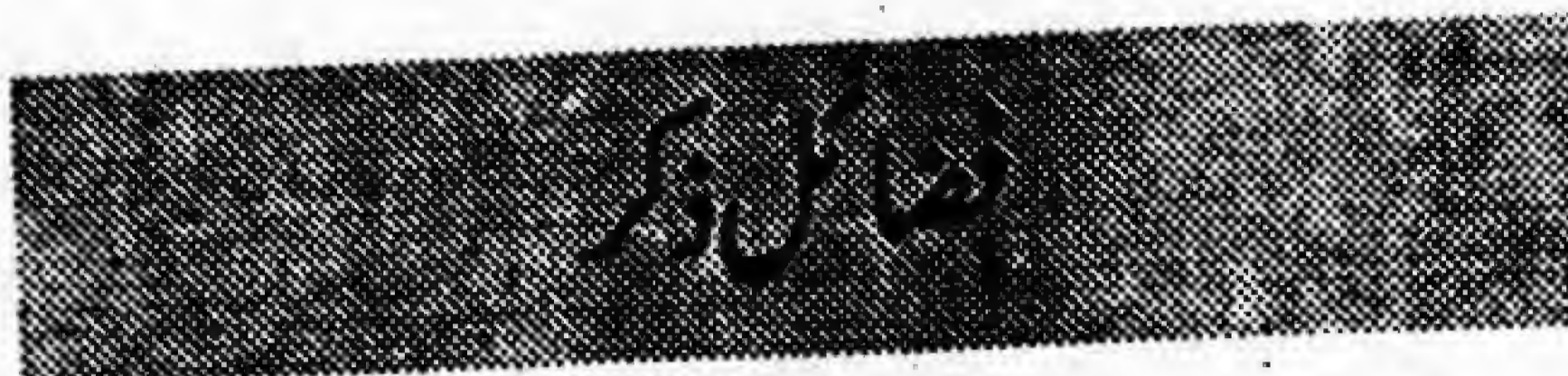
نوٹ: بندہ نے اکتاب فیض کے لئے متعدد جگہ بیعت کی ہے۔ مگر بعض جگہ تواریخی نہ رہ سکا۔ تو ظاہر ہے کہ رابطہ کے بغیر فیض کا حصول تقریباً ناممکن ہے۔ بعض جگہ اپنے اندر بیعت کے بعد کوئی تبدیلی ذرہ بھی محسوس نہ کی۔ اور کوئی کیش نہ پائی لیکن یہ بندہ کی اپنی کوتاہی تھی۔ بندہ کسی پر الزم نہیں رکھتا بلکہ محسوس کرتا ہے کہ میری اپنی کمزوری تھی۔ جو کمیں سے اکتاب فیض نہ کر سکا۔ مگر ہمارا میں یہ ضرور عرض کروں گا کہ بعض دوستوں کی وساطت سے جب میں رادی ریان شریف حاضر ہوا تو جمعہ کے دن محفل ذکرپاک میں مجھے یوں محسوس ہوا کہ جیسے آج مجھے نئی زندگی میں گئی ہے۔ حضرت صاحب سے ملاقات کا شرف حاصل ہوا تو خود دل میں بیعت کا شوق پیدا ہو گیا۔

مخترا" یہ کہ استخارہ کے بعد بیعت کر لی اور استخارہ بھی خود حضرت صاحب کے حکم سے کیا تھا۔ پھر بیعت کے بعد اپنے اندر بہت بڑی تبدیلی محسوس کی۔ اور حقیقتاً مرشد کامل وہی ہوتا ہے جس کی بیعت کے بعد مرید اپنے اندر تبدیلی پائے۔ حضرت کی توجہات نے ناچیز کو اپنا دیوانہ بنالیا۔ اور معلوم ہوا کہ مرشد کامل کی شفقت حاصل ہو گئی۔ پھر جب حضرت صاحب کی ہمراہی میں قوم زماں سید الاولیاء سند الاصفیاء قدوة الکاملین مجۃ الاولیاء حضور قبلہ سرکار مبارک اخوندزادہ سیف الرحمن صاحب ادام اللہ تعالیٰ نعمت العالی کی خدمت اقدس میں حاضری ہوئی تو حسوس ہوا کہ جیسے ناچیز کو بے بہار و حانی دولت میر آگئی ہے۔ پھر حضرت سے سیاہ خضاب کے مسئلہ اور اعتخار کے مسئلہ پر عربی میں مفتگو بھی ہوئی۔ آپ نے بربی شفقت بھی فرمائی۔ بندہ کے سوالات کے جوابات عنایت فرمائے۔ بندہ کو یقین ہو گیا کہ اب میں صحیح مقام پر چینچ گیا ہوں۔

یہی وہ اللہ کے نیک بندے ہیں۔ جن کے بارے میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے:

هم الجلس لا يشقى جلسنهم او كما قال صلی اللہ علیہ وسلم (الحدیث)  
یعنی یہی وہ حضرات ہیں جن کی مجلس میں آنے والا بد بخت نہیں رہ سکا۔

الحمد لله الذي هدانا إلى ما كان بهدئي ولا هدانا إله  
 تحدیث نعمت کے طور پر یہ چند کلمات تحریر کئے ہیں۔ ان حضرات کے کلمات یا ان کی  
 روحانی قوت کا احصاء و احاطہ بندہ کے بس کی بات نہیں ہے۔



اب میں قرآن و حدیث کی روشنی میں فضائل ذکر کا بیان کرتا ہوں اور اس کے بعد  
 سوالات کے جوابات عرض کروں گا۔ نیز آداب ذکر اور آداب مرشد کا بھی تذکرہ کروں  
 گا۔

قرآن کریم کی متعدد آیات میں ذکر باری تعالیٰ کا حکم فرمایا گیا ہے، جس کا کسی کو  
 انکار نہیں۔ بعض آیات میں قیمۃ "وَلَوْدَا" و علی جنونکم کے الفاظ بھی موجود  
 ہیں۔ مثلاً

فَلَاذْ كُرُو اللَّهُ تَعَالَى وَلَعُودًا وَ عَلَى جَنُونِكُم  
 اللَّهُ كَذَرَ كَرُو كَرُرَ، بِيَثْيَهُ اور لَيَثْيَهُ۔

ان الفاظ و کلمات کا مطلب یہ ہے کہ کمرے بیٹھے اور لیٹے یعنی ہر حال میں خدا کا  
 ذکر کرو، ظاہر ہے کہ ہر حال میں زبان سے ذکر نہیں ہو سکتا کیونکہ زبان سے دنیا میں کسی  
 نہ کسی سے کسی نہ کسی وقت مفتکو و کلام بھی کرنا ہوتا ہے۔ اور بعض حالات میں مفتکو  
 کرنا ضروری بھی ہوتا ہے۔ اس لئے ہر حال میں ذکر لسانی یعنی زبان سے نہیں بلکہ ذکر  
 قلبی ہی ہر حال میں ہو سکتا ہے۔ یہاں ذکر لسانی یعنی زبان سے ذکر کا انکار مراد نہیں بلکہ  
 یہ بھی اپنی جگہ بہرہ، اچھا اور بعض دفعہ ضروری ہوتا ہے۔ مگر ذکر قلبی یعنی دل سے ذکر  
 کرنا اس سے زیادہ اہم ہے۔ پھر ذکر قلبی بھی دو طرح سے کرایا جاتا ہے۔ بعض حضرات  
 سانس کے ذریعہ سے کرتے ہیں۔ مگر وہ بھی ہر وقت ہر حال میں نہیں ہو سکتا۔ البتہ ذکر

قلبی جو تصور کے ساتھ ہمارے سلسلہ کا خاصہ ہے میں وہ ذکر ہے جو ہر وقت ہر حال میں ہو سکتا ہے۔ یعنی کہڑے، بیٹھے اور لیٹنے کی صورت میں بھی ہوتا ہے۔ شاید اسی کی طرف اشارہ فرماتے ہوئے سلطان العارفین سلطان باہور حمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ:

جو دم غافل سودم کافر

مراد یہ کہ کوئی سانس اور دم بھی غفلت میں نہ گزرے۔

ذکر الٰہی کی فضیلت پر متعدد آیات پیش کی جاسکتی ہیں مگر اختصار کے پیش نظر صرف ایک آیت کریمہ پر اکتفا کرتا ہوں۔

ارشاد خداوندی ہے: فاذ کرو نی اذ کر کم و اشکرو الٰہی ولا تکفرون (ترجمہ) اے لوگو تم میرا ذکر کرو، میں تمہارا ذکر کرو گا۔ اور میرا شکر ادا کرو اور ناشکری نہ کرو۔

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے یہ فرمایا ہے کہ تم میرا ذکر کرو۔ اس کی جزا و ثواب تو الگ رہا، علاوہ ازیں میں بھی تمہارا ذکر کرو گا۔ کسی انسان کی اس سے بھی کر اور خوش قسمتی اور سعادت کیا ہو سکتی ہے کہ خود خالق و مالک اپنے بندے کا ذکر کرنے لگے۔ پھر وہ ذکر تھنائی میں بھی کرتا ہے اور فرشتوں کی مجلس میں بھی جیسا کہ آئندہ حدیث پاک کے حوالے سے اسے عرض کیا جائے گا۔

بہر حال اس سے بڑا انعام بندے کے لئے اور نہیں ہو سکتا کہ خدا خود اپنے بندے کا ذکر کرنے لگے۔ جب خدا اپنے بندے کا ذکر کرنے لگتا ہے تو ظاہر ہے کہ پھر اس بندے کی مشکلات حاجات اور ضروریات وغیرہ میں بھی اس کو ضرور یاد رکھتا ہے۔ الیہ کہ کوئی ابتلاء و آزمائش مقصود ہو تو۔

## احادیث فضائل فیکر پاک

حدیث۔۔۔ (۱) حضرت ابو ہریرہ و ابو سعید رضی اللہ عنہما روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا "جب کوئی قوم، کوئی گروہ، کوئی جماعت اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنے کے لئے بیٹھتی ہے تو فرشتے ان کو محیر لیتے ہیں۔ اور اللہ کی رحمت ان کو ڈھانپ لیتی ہے۔ اور ان پر سکون و اطمینان کا نزول ہوتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ ان کا ذکر ان کے سامنے کرتا ہے۔ یعنی (فرشتوں اور انبیاء کی ارواح کے سامنے) جو اس کے پاس ہوتے ہیں۔" (رواه مسلم و مسکوہ ص ۱۹۹)

حدیث۔۔۔ (۲) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ "حضور صلی اللہ علیہ وسلم کہ مکرمہ۔ مسنه طیبہ کی طرف جا رہے تھے کہ آپ کا گزرا یک پہاڑ سے ہوا جس کا نام جمدان ہے فرمایا چلو یہ جمدان ہے۔ مفرد و مفرد کوں لوگ ہیں۔ صحابہ نے عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ مفرد و مفرد کوں لوگ ہیں۔ تو آپ نے ارشاد فرمایا اللہ تعالیٰ کا کثرت سے ذکر کرنے والے اور والیاں۔" (رواه مسلم و مسکوہ ص ۱۹۹)

حدیث۔۔۔ (۳) حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ "رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا رب کا ذکر کرنے والا زندہ کی طرح ہے اور ذکر نہ کرنے والا مردے کی طرح ہے۔" (مسکوہ ص ۱۹۹)

حدیث۔۔۔ (۴) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ "رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ میں اپنے بندے کے گمان کے مطابق اس سے سلوک کرتا ہوں۔ اور میں اس کے ساتھ ہوتا ہوں جس وقت وہ میرا ذکر کرتا ہے۔ اگر میرا بندہ میرا ذکر تنائی میں کرتا ہے تو میں بھی تنائی میں اس کا ذکر کرتا ہوں۔ اگر وہ جماعت یا مجلس میں میرا ذکر کرتا ہے تو میں اس کی جماعت سے بہتر جماعت میں اس کا ذکر کرتا ہوں۔" (بخاری و مسلم و مسکوہ ص ۱۹۹)

حدیث۔۔۔ (۵) بخاری شریف کی ایک طویل حدیث میں ہے کہ محفل ذکر میں ایک ایسا شخص، جو ذکر کی نیت سے نہیں آیا تھا بلکہ کسی اور کام کو آیا تھا اور ان ذکر کرنے والوں کو دیکھ کر ویسے ہی بیٹھ گیا تھا۔ فرشتے محفل کے اختتام پر خدا کی بارگاہ میں عرض کریں گے کہ:

فِيهِمْ نَلَانَ لَمْ يَسْمَعُوهُمْ إِنَّمَا جَاءَ لِحَاجَتِهِ قَالَ هُنَّ الْجَلِسَاءُ لَا يَشْقَى جَلِسَتْهُمْ  
یعنی فلاں شخص ذاکرین میں سے نہیں بلکہ کسی کام کے لئے آیا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ یہ ذکر کرنے والے ایسے لوگ ہیں کہ ان کی مجلس میں بیٹھنے والا بد بخت نہیں ہو سکتا۔ مسلم شریف کی روایت میں ہے کہ اللہ تعالیٰ کے کچھ فرشتے ذکر کی محفلوں اور مجلسوں کو تلاش کرتے پھرتے ہیں۔ جب کوئی مجلس ذکر پاتے ہیں تو خود بھی اس مجلس میں بیٹھ جاتے ہیں اور اپنے (پر) پھیلا کر ذکر کرنے والوں سمیت پہلے آسمان تک کی فضا کو ڈھانپ لیتے ہیں پھر جب بارگاہ خداوندی میں حاضر ہوتے ہیں۔ تو خدا فرماتا ہے میں نے ان ذکر کرنے والوں کو بخش دیا ہے۔ فرشتے کہتے ہیں کہ ان میں ایک شخص برا خطا کار و گنگار ہے۔ جو گزر رہا تھا کہ اچانک یہاں آ کر بیٹھ گیا ہے۔ یعنی وہ ذکر کی محفل میں شمولیت کرنے نہیں آیا۔ اللہ فرماتا ہے:

وَلَمْ يَخْفِرْتُهُمْ الْقَوْمُ لَا يَشْقَى بَهُمْ جَلِسَتْهُمْ  
میں نے اس کو بھی بخش دیا ہے وہ ایسی قوم ہے کہ ان کے پاس بیٹھنے والا بد بخت و خرودم نہیں ہو سکتا ہے۔ (ملحہ "مشکوہ شریف" ص ۱۹۷)

حدیث۔۔۔ (۶) حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ "رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں تمہیں تمہارے مالک کے پاس تمہارے اعمال میں سے بہترین اور بہت پاکیزہ بلند درجے والا عمل نہ بتاؤں جو سونے و چاندی کے خرچ کرنے سے بھی بہتر ہو اور جہاد سے بھی بہتر ہو بلکہ تم اپنے دشمن سے ملو پھر ان کی گرد نہیں مارو اور وہ تمہاوی گرد نہیں ماریں۔ تو اس سے بھی وہ عمل افضل و بہتر

ہو صحابہ نے عرض کی ہاں یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ضرور تھا۔ تو آپ نے فرمایا کہ وہ اللہ کا ذکر ہے۔ (رواه مالک و احمد و الترمذی و امین ماجہ)

اور امام مالک نے اس حدیث کو قول ابو درداء بتایا ہے۔ مکہۃ شریف ص ۱۹۸، حاشیہ نمبر ۲ میں ہے کہ امام ابن المک فرماتے ہیں کہ حدیث ہذا میں ذکر سے مراد ذکر قلبی ہے۔ نہ کہ ذکر لسانی یعنی زبان سے ذکر کیونکہ ذکر قلبی کو ہی مال اور جان بلکہ جانوں کے خرچ کرنے پر فضیلت حاصل ہے۔ اس لئے کہ یہ عمل نفسی اور فعل قلبی جو جوارح کے عمل سے زیادہ مشقت کا باعث ہے بلکہ یہی جہاد اکبر ہے۔ اخ

نیز فرماتے ہیں کہ ذکر کا افضل ہونا اس وجہ سے ہے کہ باقی عبادات جیسے سونے و چاندی کا خرچ کرنا یا جہاد کرنا ہے۔ یہ قرب خداوندی کے حصول کا واسطہ و سیلہ اور ذریعہ ہیں۔ مگر ذکر تو خود مقصود اعلیٰ ہے۔ اور اعلیٰ مطلوب اور زکر کی فضیلت پر تمہرے لئے قول باری تعالیٰ فلاذ کرو نی اذکر کم اور حدیث شریف (انا جلیس من ذکر نی و انا معذ اذا ذکر نی) کافی ہیں۔ یعنی تم مجھے یاد کرو، میں تمہیں یاد کروں گا اور میں اس کے ساتھ ہوں جو میرا ذکر کرتا ہے اور میں اپنے ذکر کرنے والے کا جلیس ہوتا ہوں۔ (مکہۃ شریف ج نمبر ۲، ص ۱۹۸)

حدیث۔۔۔ (۷) حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب تم جنت کے باغ سے مکررہ تو پھل چنو صحابہ نے عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جنت کے باغ کیا ہیں، تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ (وہ باغ)

حلق الذکر (یعنی) ذکر کے حلقة اور ذکر کی محافل و مجالس ہیں۔ روہ الترمذی اس حدیث پاک سے ذکر کے حلقة بنانا اور محافل و مجالس قائم کرنا وغیرہ کی فضیلت بھی واضح ہوتی ہے۔ لہذا ایسی محافل ذکر کا ریا کاری اور دکھلاؤے پر محمول کرنا بھی غلط ہے۔ ریا کاری وغیرہ کا تعلق نیت سے ہے۔ جو خدا کو معلوم ہے کہ اس کی نیت کیا ہے۔

حدیث۔۔۔(۸) مسلم شریف کی ایک حدیث کا خلاصہ یہ ہے کہ مسجد میں کچھ لوگ  
حلقة بنائ کر بیٹھے تھے کہ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ تشریف لائے اور دریافت کیا کہ کیوں  
بیٹھے ہو؟ چنانچہ عرض کی گئی کہ اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنے بیٹھے ہیں۔ حضرت امیر معاویہ نے  
قسم کھا کر فرمایا کہ واقعی اللہ کے ذکر کے لئے بیٹھے ہیں؟ تو صحابہ نے بھی قسم کھا کر کہا کہ  
ہاں اللہ تعالیٰ کے ذکر کے لئے ہی بیٹھے ہیں۔ تو امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ  
حضور صلی اللہ علیہ وسلم اپنے صحابہ کے ایک حلقة میں تشریف لائے اور فرمایا کہ یہاں  
کیونکر بیٹھے ہو۔ صحابہ نے عرض کی کہ اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنے بیٹھے ہیں۔ تو رسول اللہ صلی  
اللہ علیہ وسلم نے قسم دے کر پوچھا واقعی ذکر کے لئے آپ لوگ بیٹھے ہیں تو صحابہ نے  
بھی قسم کھا کر عرض کی کہ واقعی ہم اللہ تعالیٰ کے ذکر کے لئے بیٹھے ہیں تو آپ صلی اللہ  
علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں نے تم کو بدگانی کی وجہ سے قسم نہیں دی بلکہ اس لئے کہ  
میرے پاس جبریل آئے ہیں۔ اور انہوں نے مجھے بتایا ہے کہ اللہ تعالیٰ تمہاری (ذکر  
کرنے والوں کی) وجہ سے فرشتوں کے سامنے فخر کر رہا ہے۔ (مخلوٰۃ ص ۱۹۸)

حدیث۔۔۔(۹) حضرت ابو سعید سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
سے سوال کیا گیا کہ قیامت کے دن درجہ کے لحاظ سے افضل اور ارفع کون ہو گا (یعنی)  
خدا تعالیٰ کے نزدیک تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنے والے  
اور ذکر کرنے والیاں افضل ہوں گی عرض کی گئی کہ کیا فی سبیل اللہ جماد کر کے آنے  
والے سے بھی ذکر والے افضل ہوں گے۔ آپ نے فرمایا کہ مجاہد اگر کفار و مشرکین سے  
اتنا لڑے کہ اس کی تکوار ثوٹ جائے اور خون آلو دہو جائے پھر بھی ذکر کرنے والے ان  
سے افضل ہوں گے از روئے درجہ کے۔ (رواہ احمد والترمذی)

حدیث۔۔۔(۱۰) حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ شیطان ابن آدم کے دل سے چٹ جاتا ہے۔  
پھر جب وہ اللہ کا ذکر کرتا ہے دور ہو جاتا ہے اور جب وہ ذکر سے غفلت کرتا ہے تو۔

دو سے ڈالتا ہے۔ (رواہ بخاری (علیعما))

حدیث۔۔۔ (۱۱) امام مالک فرماتے ہیں کہ مجھے یہ خبر پہنچی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ غافلکوں میں ذکر کرنے والا ایسا ہے جیسا کہ جہاد سے بھاگنے والوں کے پیچھے رہ کر دشمن سے لڑنے والا اور غافلکوں میں ذکر کرنے والا ایسا ہے جیسے خلک درخت میں ہری شاخ یا خلک درختوں کے درمیان میں ہر ابھر اور خت۔ یا ذکر کرنے والا غافلکوں میں ایسا ہے جیسے اندھرے گھر میں روشن چراغ یا غافلکوں میں ذکر کرنے والا ایسا ہے کہ اللہ تعالیٰ جنت میں اس کا نہ کھانا۔ زندگی میں ہی اسے دکھارتا ہے اور غافلکوں میں ذکر کرنے والے کے لئے ہر چیز کی تعداد کے مطابق اس کی بخشش کی جاتی ہے۔

حدیث۔۔۔ (۱۲) حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ بندہ کو خدا کے عذاب سے زیادہ نجات دلانے والا صرف اللہ تعالیٰ کا ذکر ہے۔

حدیث۔۔۔ (۱۳) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ میں اپنے بندے کے ساتھ ہوتا ہوں جب وہ میرا ذکر کرتا ہے۔ اور میرے ساتھ اس کے ہونٹ حرکت کرتے ہیں۔

(رواہ بخاری)

حدیث۔۔۔ (۱۴) حضرت عبد اللہ ابن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہر چیز کے زنگ کو دور کرنے کے لئے کوئی نہ کوئی چیز ہے اور دلوں کے زنگ کو دور کرنے والی چیز اللہ تعالیٰ کا ذکر ہے۔ عذاب سے زیادہ نجات دلانے والی چیز خدا کے ذکر سے بڑھ کر کوئی نہیں۔ تو صحابہ نے عرض کی کیا جہاد بھی نہیں فرمایا مجاہد کی تلوار جہاد کرتے کرتے ٹوٹ بھی جائے تب بھی یہ عمل اللہ تعالیٰ کے ذکر کے برابر نہیں ہو سکتا۔

حدیث۔۔۔ (۱۵) حضرت عبد اللہ بن بسر سے روایت ہے کہ ایک دہائی نے حضور

صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا لوگوں میں کون افضل ہے تو آپ نے فرمایا کہ مژده اور خوشخبری ہے اس شخص کے لئے جس کی عمر بی ہوئی اور عمل اچھے کئے پھر پوچھا کہ کون سا عمل اچھا ہے تو فرمایا کہ تو دنیا سے جائے تو تیری زبان اللہ کے ذکر سے تر ہو۔ رواہ احمد والترمذی اس سے ذکر لسانی کی فضیلت معلوم ہوتی ہے۔

حدیث۔۔۔ (۱۶) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو لوگ اللہ تعالیٰ کا ذکر نہیں کرتے یہ فعل ان کے لئے باعث حست ہو گا۔ پھر فرمایا کہ جو لوگ کسی مجلس میں کھڑے ہونے سے قبل ذکر نہیں کرتے یہ بھی ان کے لئے باعث حست ہو گا۔ جو لوگ مجلس میں اللہ کا ذکر اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر درود شریف نہیں پڑھتے ان کے لئے بھی باعث حست ہو گا۔ زیادہ باعثیں کرنا ذکر نہ کرنا نقصان دیتے ہے۔ اور زیادہ مفتگنو قسادت قلبی کا ذریعہ ہے۔ مفتگنو کم کرو ذکر زیادہ کرو ایک حدیث میں فرمایا کہ بہترن مال یہ ہے کہ زبان ذکر کرنے والی ہو اور دل شکر کرنے والا ہو۔ اور یوں دین و ایمان پر مدد کرنے والی ہو یہ تمام احادیث مذکوہ شریف ص ۱۹۸-۱۹۹، ص ۱۹۶-۱۹۷ سے نقل کی گئی ہیں۔ ان میں بعض روایات سے ذکر لسانی کی فضیلت کا ثبوت بھی ملتا ہے اور بعض سے ذکر قلبی کی فضیلت کا ملتا ہے جیسا کہ ظاہر ہے بہر حال ذکر کرنا چاہئے۔ خواہ قلبی ہو خواہ 'اُن' ہو۔ خواہ دونوں کا جامع ہو۔

## ہر روز قیامت عظمت اولیاء عوذ اکریں کا مظاہرہ

حدیث۔۔۔ (۱۷) حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے پاس عرش کے دائیں جانب بیٹھنے والے کچھ لوگ (اور اللہ تعالیٰ کے دنوں ہاتھ داہنے ہیں) ہوں گے۔ اور ان کے چہرے بھی نورانی ہوں گے جو کہ نہ انبیاء ہوں گے نہ شدرا اور نہ ہی وہ صد قیصیں ہوں گے۔ تو عرض کیا گیا

یا رسول اللہ وہ کون لوگ ہوں ۔ تو تین بار آپ نے فرمایا کہ وہ اللہ تعالیٰ کے لئے ہم باہم محبت کرنے والے ہوں گے۔ (رواہ احمد بسانادہ لاپاس بہ الترغیب ج ۲، ص ۱۹)

حدیث۔۔۔ (۱۸) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے کچھ بندے ایسے ہیں جو انبیاء نہیں مگر (قیامت کے دن) انبیاء اور شہداء ان پر رشک کریں گے۔ عرض کی گئی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وہ کون لوگ ہیں۔ تاکہ ہم ان سے محبت کریں۔ فرمایا کہ وہ ایسے لوگ ہیں کہ (اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں میں نور بھر دیا ہے) نہ ان میں کوئی خونی رشتہ ہے، نہ نسب کا اشتراق ہے ان کے چہرے نورانی ہوں گے۔ اللہ کے نور کی وجہ سے آپس میں محبت کرتے ہیں۔ اور وہ نور کے ممبروں پر بیٹھے ہوں گے۔ جب لوگ خوفزدہ ہوں گے ان کو کوئی خوف نہ ہو گا اور نہ وہ غمگین ہوں گے جبکہ عام لوگ غزدہ ہوں گے پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے الا ان اولیاء اللہ لا خوی علیہم و لا ہم بحزنون کو پڑھا (رواہ السنائی و ابن حبان بحوالہ الترغیب ج ۲، ص ۱۹)

حدیث۔۔۔ (۱۹) حضرت ابو امامہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے کچھ بندے ایسے ہیں۔ جن کو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن نور کے ممبروں پر بٹھائے گا۔ ان کے چہروں پر نوری نور چھایا ہو گا جلوق کا حساب ختم ہونے تک۔ (رواہ ابیرانی بساناد جید الترغیب ج ۲، ص ۲۰)

حدیث۔۔۔ (۲۰) حضرت ابو ذر سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ کے بندوں میں سے کچھ بندے ایسے ہیں جو نہ انبیاء ہیں، نہ شہداء۔ مگر قیامت کے دن انبیاء شہداء ان پر رشک کریں گے۔ اللہ تعالیٰ کے پاس ان کا مقام دیکھ کر۔ پھر صحابہ کرام نے عرض کی یا رسول اللہ وہ کون لوگ ہوں گے۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ وہ ایسے لوگ ہیں جو اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے آپس میں ایک دوسرے سے محبت کرتے ہوں گے۔ ایک دوسرے سے ان کا خونی رشتہ

بھی نہ ہو گا۔ اور نہ ہی ان کے پاس مال ہو گا۔ جس کی وجہ سے باہم (پیار محبت) درشک کرتے ہوں گے۔ نیز فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی حیثیت بے شک ان کے چہرے نورانی بلکہ وہ پر نور ہوں گے۔ ان کو کوئی خوف اور نہ ہی کوئی غم ہو گا۔ پھر آپ نے یہ آیت کریمہ پڑھی۔  
 الا ان اولیاء اللہ لا خوف عليهم ولا هم بحزنون (رواہ ابو داؤد التغیب ج ۲ ص ۲۰)

حدیث۔۔۔ (۲۱) حضرت ابو درداء سے روایت ہے کہ کہتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کچھ لوگوں کو (قبوں) سے اٹھائے گا جن کے چہرے منور ہوں گے۔ وہ موتیوں کے ممبروں پر بیٹھے ہوں گے۔ لوگ ان پر رشک کریں گے۔ نہ وہ انبیاء ہوں گے اور نہ ہی شہداء تو ایک صحابی دو زانوں ہو کر بیٹھ گیا اور عرض کی کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وہ کون لوگ ہوں گے تاکہ ہم ان کو پہچان سکیں۔ تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ وہ مختلف شہروں اور مختلف قبیلوں اور خاندانوں کے لوگ ہوں گے مگر باہمی محبت کرنے والے ہوں گے اور جمع اور اکٹھے ہو کر اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنے والے ہوں گے۔ (رواہ البرانی بساناد حسن التغیب جلد ۲ ص ۲۰)

نوت: اس حدیث سے صراحت طور پر ذکر کی فضیلت معلوم ہوتی ہے جو ظاہر ہے۔

حدیث۔۔۔ (۲۲) حضرت ابو مالک اشتری سے روایت ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ لوگوں! سنو! سنو! اور جان لو! کہ بے شک اللہ تعالیٰ کے کچھ بندے ایسے ہیں۔ جونہ تو نبی ہیں اور نہ وہ شہید ہیں لیکن ان کا مقام یہ ہے کہ نبی اور شہید ان کے مراتب اور قرب خداوندی کو دیکھ کر ان پر رشک کریں گے ایک شخص نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وہ کون لوگ ہوں گے۔ (ملحلاً) آپ نے ارشاد فرمایا کہ خدا کے قریب مجالس اور قرب کی وجہ سے انبیاء اور شہداء ان پر رشک کریں گے۔ نیز فرمایا کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ ممبر گلوائے گا اور وہ ممبر نور کے ہوں گے۔ جن پر وہ لوگ بیٹھیں گے۔ ان لوگوں کے چہرے اور کپڑے بھی نورانی ہوں گے۔ لوگ اس دن خوف زدہ اور غمزدہ ہوں گے جبکہ یہ لوگ

نہ خوفزدہ ہوں گے اور نہ یہ غمزدہ ہوں گے۔ (رواه احمد و ابو یعنی والحاکم و قال مجمع الاسناد۔  
الترغیب ۲۲ ص ۲۲)

-----O-----

سوال۔ احادیث مبارکہ میں ایسے ذاکرین و زھاد کا ذکر ہے جو ترکیہ باطن میں لگے رہے۔ مگر انبیاء کرام اور شہداء جن کے درجات و مراتب یقیناً ان سے بلند تر ہوں گے۔ پھر ان پر انبیاء و شہداء کے رشک کرنے کی کیا وجہ ہے۔

جواب۔ رشک کرنے کی یہ وجہ ہرگز نہیں ہو سکتی کہ ان کے مراتب و درجات انبیاء و شہداء سے بلند و بڑے ہوئے ہوں گے بلکہ رشک کرنے کی وجہ یہ ہے کہ انبیاء کرام سے ان کی امتوں کے متعلق سوال نہ ہو گا۔ اور اصحاب سلسلہ اولیاء سے ان کے مریدین کے متعلق سوال ہو گا مگر یہ ذاکرین اس ذمہ داری سے آزاد ہوں گے۔ جس وجہ سے انبیاء کرام و شہداء کرام ان پر رشک کریں گے۔ یقیناً جس کو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن سوال و جواب کی فکر سے آزاد فرمادے، تو اس کی حالت اور شان و اقی رشک کے قابل ہو گی۔ یہ بائیس عدد احادیث مبارکہ ذکر شریف کی فضیلت پر پیش کی گئی ہیں اگرچہ ذکر جری و ذکر خفی ہو ذکر لسانی ہو یا قلبی سب کا ذکر مراد ہے۔ مگر ذکر قلبی جو صرف تصور کی صورت میں ہوتا ہے وہ مقصود بالذات ہے۔ پھر حلقہ ذکر مجالس ذکر کے قیام پر بھی بیشتر احادیث دلائل کرتی ہیں جیسا کہ ظاہر ہے۔

"خصوصاً" ہمارے سلسلہ عالیہ نقشبندیہ مجددیہ سیفیہ کی موجودہ مجالس ذکر پر تو کافی حد تک بعض احادیث سے روشنی پڑتی ہے۔

## آداب ذکرپاک

حضرت امام عبد الوہاب شعرانی رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب ازوار القدیمہ کے ص ۲۲

جلد دوم میں فرماتے ہیں کہ جو عبادت آداب کے بغیر ہو۔ وہ قلیل الفائدہ ہوتی ہے۔ اور مشائخ کرام کا اتفاق ہے کہ بندہ عبادت کے ذریعے ثواب اور جنت حاصل کر سکتا ہے۔ مگر بارگاہ خداوندی تک وصول نہیں ہو سکتا۔ جب تک عبادت میں آداب کا ملاحظہ نہ رکھے۔ نیز صوفیائے کرام اور مشائخ عظام کا مقصود جنت و ثواب کا حصول نہیں ہوتا بلکہ ان کا مقصود ذات باری تعالیٰ کا قرب خاص حاصل کرنا ہوتا ہے۔ حیثیت اذکر باری تعالیٰ یہ ہے کہ بندہ کو شہود حاصل ہو۔ یعنی بندہ یہ سمجھے کہ میں خدا کے سامنے حاضر ہوں۔ اور خدا تعالیٰ مجھے دیکھ رہا ہے۔ ذکر اسی اس شہود کا وسیلہ ہے۔ مشائخ کرام فرماتے ہیں کہ ذکر باری تعالیٰ مریدوں کی تلوار ہے۔ جس کے ذریعے یہ مرید اپنے جنی اور انی دشمنوں سے لڑتے ہیں۔ اور اپنی آفات و بلیات کا وفاع کرتے ہیں اور یہ بھی فرماتے ہیں کہ جب ذکر قلبی مسکن و پکا اور قوی ہو تو پھر جب شیطان اپنے ذاکر کے قریب ہوتا ہے تو شیطان کو مرغی کے دورے پڑنے لگ جاتے ہیں۔ پھر شیاطین اس کے پاس جمع ہو کر ایک دوسرے سے پوچھتے ہیں کہ اس کو کیا ہو گیا ہے۔ تو بعض شیاطین کہتے ہیں کہ یہ ذاکر کے قریب گیا تھا۔ خلاصت ”کل آداب ذکر بیس (۲۰) ہیں۔ جو درج ذیل ہیں۔ ان کو پڑھیں اور ان پر عمل کریں تاکہ ذکر کامل طور پر مفید ثابت ہو سکے۔

بیس (۲۰) آداب ذکر میں سے پانچ تو ذکر کے شروع کرنے سے پہلے ہیں۔ اور بارہ ذکر کے دوران پائے جاتے ہیں اور تین ذکر سے فراغت کے بعد ہیں۔ پہلے پانچ آداب یہ ہیں۔

(۱) صدق دل اور خلوص نیت سے توبہ کرنا۔

(۲) غسل کرنا یا کم از کم وضو کرنا نیز جب بھی ذکر کا ارادہ ہو تو کپڑوں اور منہ وغیرہ پر خوشبو کا گانا۔

(۳) خاموشی و سکوت اور سکون سے ذکر کرنا تاکہ ذکر میں صدق حاصل ہو۔ اور اس کا ملکہ یہ ہے کہ دل میں لفظ اللہ کا تصور کرے اور زبان سے خاموش رہے۔ اگر ذکر جر

مقصود ہو تو پھر ہر خیال کو دل سے نکال کر زبان کو دل کے موافق بنائے۔ ساتھ لا الہ الا اللہ اور جب بھی ذکر کا ارادہ ہو اسی طرح کرے۔

(۳) یہ ہے کہ اپنے شیخ و پیر و مرشد کا تصور بھی ساتھ کرے۔ یوں کہ مرشد کی تصویر و شکل کو اپنی آنکھوں کے سامنے لائے۔ اور ان سے تصور ہی میں ذکر پر مدد حاصل کرے۔ اسکے تصور شیخ اس کا فتنہ ہو جائے یہر میں۔

(۴) یہ کہ حقیقت میں پیر و مرشد سے مدد حاصل کرنے کو درحقیقت حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے سمجھے۔ یعنی یہ تصور کرے کہ جو مدد مجھے پیر و مرشد سے مل رہی ہے یہ حقیقت میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے مجھے بالواسطہ مدد مل رہی ہے۔ پیر و مرشد مرید اور حضور علیہ السلام کے درمیان فی الحقیقت واسطہ اور وسیلہ ہیں۔

## ذور ان ذکر پارہ (۱۲) آداب کی تفصیل

(۱) پاک جگہ پر بیٹھنا جیسے تشدید میں نمازی بیٹھتا ہے۔

(۲) اگر تنا اور اکیلا ہے تو قبلہ رخ ہو کر اپنی ہتھیلیوں کو اپنے رانوں پر رکھ کر بیٹھے درنہ بصورت دیگر جماعت کے ساتھ ہو تو حلقہ بناؤ کر بیٹھیں۔

(۳) مجلس ذکر میں خوشبو کا چھر کاؤ کریں۔

(۴) ذاکر کا لباس حلال ہو حرام نہ ہو۔

(۵) ذکر کی جگہ تنائی میں یا اندر ہمراہ ہو۔

(۶) آنکھیں بند کریں (اگر مرشد سامنے موجود نہ ہو یا مرشد نے آنکھیں کھلی رکھنے کا جب تک حکم یا ہدایت نہ فرمائی ہو) کیونکہ جب ذاکر آنکھیں بند کرتا ہے تو حواس ظاہری کے راستے بند ہو جاتے ہیں۔ اور حواس ظاہری کے راستوں کا بند ہونا آہستہ آہستہ حواس قلبی و باطنی کے کھلنے کا سبب و باعث ہوتا ہے۔

(۷) جب تک ذاکر ذکر میں رہے ذاکر اپنے پیرو مرشد کا تصور اپنی دنوں آنکھوں کے سامنے رکھے۔ اور یہ ادب تمام آداب سے زیادہ ضروری و مأکیدی ہے۔

(۸) صدق فی الذکر یعنی ذکر میں ایسا صدق اور چیخنگی حاصل کرے کہ اس کے نزدیک ظاہر اور پوشیدہ سب ایک جیسا ہو جائے۔

(۹) اخلاص اور عمل میں ہر غلط چیز و فعل سے صفائی ہو کیونکہ صدق اور اخلاص سے بندہ مقام صدقہت کو حاصل کر لیتا ہے۔

(۱۰) تمام اذکار میں سے کلمہ طیب لا الہ الا اللہ یعنی نفی اثبات کرے اور بہت زیادہ کرے (سلسلہ نقشبندیہ مجددیہ سیفیہ میں یہ آٹھواں سبق ہے) کیونکہ اس میں عظیم اثر پایا جاتا ہے جو اس کے مساویں نہیں۔

(۱۱) ذکر کے معنی کو اپنے دل میں حاضر کرنا اور ذکر کے دوران اگر کسی چیز کا مشاہدہ ہو یا خواب دیکھے تو پیرو مرشد سے بیان کرے ماکہ مرشد مناسب ہدایت دے سکیں۔

(۱۲) ذکر کے دوران ذاکر ہر موجود چیز سے دل کو فارغ اور خالی رکھنے کی کوشش کرے سوائے اللہ تعالیٰ کی ذات کے جب کہ لا الہ کہے۔

کیونکہ باری تعالیٰ غیور ہے وہ ذاکر کے دل میں اپنے سوا کسی غیر کو دیکھنا اجازت کے بغیر پسند نہیں کرتا۔ نیز مرید کی روحانی ترقی میں اگر شیخ کا داخل نہ ہو تو مرید کے لئے ہرگز یہ جائز نہ ہوتا کہ مرید اپنے شیخ کا تصور کرے خواہ دل میں یا آنکھوں کے سامنے۔ اور مشائخ عظام کا اتفاق ہے کہ ذکر پوری طاقت و قوت سے کرے۔ یہاں تک کہ ذکر کے لئے طاقت صرف کرتے وقت سر سے لے کر پاؤں کی انگلیوں تک پورا بدن ہر کرت کرے۔

امام شعرانی فرماتے ہیں کہ امام سیدی یوسف النبی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں کہ یہ جو آداب ذکر بیان ہوئے ہیں۔ یہ اس ذاکر کے لئے ہیں جس کو یہ یاد ہوں اور وہ ذاکر دوران ذکر بے اختیار نہ ہو گیا ہو، لیکن اگر وہ ذاکر مسلوب الاختیار (یعنی جس کا اختیار نہ رہا ہو)

ہو چکا ہے۔ اور اگر ذکر کی وجہ سے اس پر کوئی کیفیت وارد ہو گئی ہے۔ تو ایسی صورت میں جب کہ اسرار در موز میں سے اس پر کوئی کیفیت وارد ہو گئی ہے اور اس کی زبان پر اللہ اللہ اللہ یا پھر لفظ ہو، ہو، ہو، یا لفظ لا، لا، لا یا لفظ آہ، آہ، آہ یا لفظ عا، عا، عا یا لفظ آ، آ، آ یا لفظ ہ، ہ، ہ یا لفظ حا، حا، حا یا کوئی آواز بغیر حرف کے جاری ہو جائے یا وہ ذاکر خط کا شکار ہو جائے تو اب اس کے لئے ادب یہ ہے کہ وہ وارد شدہ کیفیت کو تسلیم کر لے۔ اور پھر کیفیت کے ختم ہو جانے پر ادب یہ ہے کہ بغیر بولنے کے سکون کو اپنائے۔ صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ یہ تمام آداب ذکر لسانی کرنے والوں کے لئے ہیں۔ ذکر قلبی کرنے والوں پر ان آداب میں سے کوئی چیز لازم نہیں ہے۔

## ذکر سے فراغت کے بعد کے آداب

ذکر کے بعد سکون اور عاجزی و حضور قلبی اپنائے۔ اس دوران کنی ایسی کیفیت کا درود بھی ہو سکتا ہے جو اس کو ترقی کے ایسے اعلیٰ مقام پر واصل کر سکتا ہے جو مقام اس کو چھتیس سال کے مجاہدہ و ریاضت سے بھی حاصل نہیں ہو سکتا۔ اسی طرح اگر اس پر زہر کی کیفیت وارد ہو جائے تو وہ ذاکر زہر ا" بن جائے گا۔ اگر خلوق سے اذیت و تکلیف پہنچنے کی کیفیت کا درود ہو جائے تو وہ صابر بن جائے گا۔ یا پھر خوف خداوندی کی کیفیت کا درود ہو گا تو یہ ذاکر خائف من اللہ بن جائے گا۔

(۲) دوسرا ادب یہ ہے کہ تین سے سات سانس کی مقدار میں باز پار اپنے نفس کی ندامت کرے۔

(۳) ذکر کے بعد مھنڈا پانی استعمال نہ کرے کیونکہ ذکر سے گری اور شوق الی المخلوب پیدا ہوتا ہے۔ اور مھنڈا پانی اس حرارت و گری کو ڈھم کر دیتا ہے۔

## نفس و جد و تواجد کا ثبوت

سوال - وجود اور تواجد کی حقیقت کیا ہے، کیا یہ قرآن و حدیث سے ثابت ہے یا نہیں؟

جواب - وجود عما "بعض ذی روح چیزوں خصوصاً" اہل ایمان میں سے ایسے حضرات کو ہوتا ہے جو تلاوت قرآن یا نعمت رسول صلی اللہ علیہ وسلم یا ذکر باری تعالیٰ یا بزرگان دین کی تعریف و توصیف سنتے ہیں تو ان پر کسی خاص کیفیت کا درود ہوتا ہے۔ یا انوار و تجلیات کا درود ہوتا ہے۔ تو ایسی صورت میں وہ اپنے اوپر قابو اور کنشوں نہیں کر سکتے جس وجہ سے ان کے جسم پر اضطراب و حرکت پیدا ہو جاتی ہے جس کی بنابر کبھی ادھر کبھی آگے کبھی پچھے نجکنے اور گرپڑتے ہیں۔ اور کبھی کبھار بے ہوش بھی ہو جاتے ہیں۔ تو ایسی حرکات کو وجود حقیقی کہا جاتا ہے۔ اور اس کا محمود و مسخن ہونا قرآنی آیات و احادیث مبارکہ سے بھی ثابت ہے۔

(۱) اللہ نزل احسن الحدیث کتاباً متشابهاً مثلاً تشعر منه جلوود النین

یخشون ربهم ثم تلعن جلووهم و قلوبهم الى ذکر اللہ (پ ۲۳، ع ۱۷)

(ترجمہ) اللہ تعالیٰ نے ایسی اچھی کتاب نازل فرمائی ہے۔ جس کی آیتیں باہم لمبی جلتی ہیں۔ بار بار دھرائی جاتی ہیں۔ جس سے اپنے رب سے ڈرنے والوں کے دل کا پنپے لگتے ہیں۔ (یعنی حرکت کرتے ہیں) پھر ان کے بدن اور دل نرم ہو جاتے ہیں۔ اور اللہ کے ذکر میں لگ جاتے ہیں۔ یعنی ان کے اجسام و ابدان حرکت کرنے اور مضطرب ہونے لگتے ہیں حتیٰ کہ ذکر خداوندی میں سرشار ہو کر ذاکر بن جاتے ہیں۔ یہاں اس نص قطعی النہت کی دلائل بھی اخشار بدن اور دلوں کے نرم ہونے پر قطعی ہے۔ گویا وجود کی کیفیت کا ثبوت ایسی نص سے واضح ہے جو قطعی الشہوت اور قطعی الدلائل بھی ہے۔

اور پھر نفس وجد کا انکار اس آیت مذکورہ کا انکار ہے جو کفر خالص ہے۔ جیسا کہ اس کی تفسیر میں صاحب مدارک اور صاحب جلالین اور صاحب تفسیر مظہری دغیرہ نے لکھا ہے۔

(۲) فَلَمَّا تَجَلَّ رَبِّهِ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَّا وَخَرْ مُوسَى صَعْقاً (پ ۹، ع ۷)

(ترجمہ) جب اس کے رب نے پہاڑ پر جملی ڈالی تو اس نے پہاڑ کو ریزہ کر دیا اور موسیٰ علیہ السلام بے ہوش ہو کر گر پڑے۔ ملاحظہ ہو تفسیر مظہری۔

یہاں صفاتی جملی نے موسیٰ علیہ السلام کو بے ہوش اور پہاڑ کو ریزہ کر دیا ہے تو پھر ذاتی انوار و تجلیات کا کیا عالم ہو گا۔

(۳) وَ اخْتَلَ مُوسَى قَوْمَهُ سَبْعِينَ وَ جَلَّ لِمِيقَاتِنَا لِلَّمَا أَخْذَتْهُمْ أَرْجُلُهُمْ (س ۹، ع ۹)

(ترجمہ) اور چنے موسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم سے ستر (۲۰) آدمی ہماری ملاقات کے لئے پھر جب ان کو پکڑ لیا رجھ نے یہاں پر صاحب روح المعانی کا استدلال قابل غور ہے۔

(۴) فَلَمَّا رَأَيْنَاهُ أَكْبَرَنَا وَ قَطَعْنَاهُ يَدَيْهِنَ (پ ۲۲، ع ۱۲)

(ترجمہ) جب مصر کی عورتوں نے حضرت یوسف علیہ السلام کو دیکھا تو اسے دیکھ کر حیرت زدہ ہو گئیں اور اپنے ہاتھ کاٹ لئے۔

یہاں صرف جمال یوسفی کے مشاہدہ سے زنان مصر ایسی بے ہوش ہو گئیں کہ انکلیاں کاٹ لیں یہ وجد ہی کی کیفیت ہے جو جمال خداوندی یا جمال مصطفوی کے مشاہدہ سے اس کا طاری ہونا بدرجہ اولیٰ ثابت ہوتا ہے۔ (مطالعہ کے لئے روح البیان زیادہ مفید ہے)

الا یتہ۔ (۵) إِنَّمَا تَعْمَلُونَ الَّذِينَ إِذَا ذَكَرَ اللَّهُ وَجَلَّتْ قُلُوبُهُمْ (پ ۹، ع ۱۵)

(ترجمہ) بے شک ایمان والوں کے سامنے جب اللہ تعالیٰ کا ذکر ہوتا ہے تو ان کے دل ڈر

جاتے ہیں یعنی دلوں پر اضطراب کی کیفیت طاری ہو جاتی ہے۔

الغرض - ان پانچ عدد آیات قرآنیہ سے اہل ایمان خصوصاً "اہل سلوک" اہل ذوق و عشق کے وجد حقیقی کا ثبوت بالکل واضح ہے۔ اس کا انکار قرآن کا انکار ہے۔

## حدیث اول

حدیث پاک سے ثابت ہے کہ بعض صحابہ کرام کی زبان سے قرآن کریم کی تلاوت سن کر گھوڑا ناچتا ہے جیسا کہ یہ حدیث شریف مسکوہ شریف ص ۲۸۳ پر موجود ہے۔ اگر قرآن سن کر گھوڑے جیسے جانور پر وجد طاری ہو سکتا ہے تو انسان پر ایسی کیفیت کا درود کیونکر نہیں ہو سکتا۔

بامعاملہ تواجد کا تو تواجد کے معنی ہیں از خود وجد والی صورت اختیار کرنا۔ یعنی یہ وہ صورت ہے کہ جس میں حقیقی وجد نہیں ہوتا بلکہ حقیقی وجد والوں کی نقل اتارنا مراد ہے۔ جس طرح حقیقی وجد والا آدمی حرکات و سکنات کرتا ہے۔ مرتا ہے، اچھتا ہے، ترپتا ہے وغیرہ وغیرہ۔ تو اسی طرح وہ آدمی جو تواجد کرتا ہے یعنی نقل اتارتا ہے۔ وہ بھی دیے ہی حرکات و سکنات کرتا ہے تو اس کو تواجد کہتے ہیں جو کہ منع نہیں بلکہ جائز ہے اور احسن عمل ہے۔

حدیث پاک میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ من تشبہہ، بقوم فہو سنهم۔ جو شخص کسی قوم سے اپنی مشابہت کرے گا۔ وہ انہیں میں سے ہو گا۔ اور یاد رہے کہ تواجد کے جواز پر صرف ہم نے ہی استدلال نہیں کیا بلکہ علامہ جلال الدین سید طی رحمۃ اللہ علیہ کا فتویٰ تواجد پر یوں فرماتے ہیں کہ ذا کر خواہ ذکر کرتے ہوئے کھڑا ہو جائے۔ اور یہ کھڑا ہونا اختیاری ہو یا غیر اختیاری ہو ہر حال میں جائز ہے۔ بلکہ جواب میں فرماتے ہیں کہ ایسے لوگوں پر نہ انکا د جائز ہے اور نہ ہی ان کو منع کرنا جائز ہے۔ اور یہی جواب دیا ہے۔ علامہ بلیقی اور علامہ برhan الدین انباسی نے اور یہ بھی فرماتے ہیں کہ

صاحب حال مغلوب ہے۔ اور اس کا منکر محروم ہے۔ اس نے کہ اس نے تواجد کی لذت نہیں دیکھی۔ اور عشق حقیقی کا جو مشروب ہے وہ منکر کو نعیب نہیں ہوتا۔ شیخ الاسلام عز الدین بن عبد السلام سے بھی یہی کچھ منقول ہے بلکہ مجلس ذکر میں کھڑے ہونے اور رقص کرنے والوں میں یہ شیخ الاسلام بھی شامل ہیں اور کھڑے ہو کر ذکر کرنا اور مگھونے وغیرہ کا ثبوت بھی الحادی الفتاویٰ ص ۲۲۳ جلد دوم میں موجود ہے۔ اسی طرح علامہ ابن عابدین شامی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بیان فرمایا مجموعۃ الرسائل ج ۱ ص ۳۷ اور فتاویٰ شامی جلد سوم ص ۳۰ پر بھی وجد مرح تواجد اور رقص وغیرہ کا ثبوت ملتا ہے۔

### حدیث روم

فتاویٰ الحادی ج ۲، ۲۲۳ میں علامہ جلال الدین سیوطی فرماتے ہیں کہ

و ان انصدم الی هذ ا القیام رقص او نوعہ فلا انکلو علمهم لان ذلک من لذة الشہود والمواجید و قد ورد فی الحديث رقص جعفر بن ابی طالب یعنی بدی النبی صلی اللہ علیہ وسلم لما قاتل لہ شبہت خلقی و خلقی و ذالک من لذة هذ الخطاب و لم یتکر ذالک علیہ النبی صلی اللہ علیہ وسلم نکان هن اصلانی رقص الصوفیتہ اخ

(ترجمہ) اور اگر اس قیام وغیرہ کے ساتھ رقص وغیرہ کو ملایا جائے تو بھی صوفیاء پر انکار جائز نہیں کیونکہ یہ شہود اور مواجید (وجد کی جمع) کی لذت کی وجہ سے ہے۔ اور حدیث میں ایسا ہے کہ جناب جعفر بن ابی طالب کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم اپنے اخلاق اور خلقت میں میرے ساتھ مشاہد رکھتے ہو۔ تو یہ سن کر انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے رقص کیا یعنی ناچنے لگے۔ تو آپ نے نہ منع فرمایا اور نہ انکار فرمایا۔ جو جواز کی دلیل ہے نوٹ یاد رہے کہ اسی حدیث کو صوفیاء کرام کے وجد و تواجد اور رقص کی اصل دلیل قرار دیا گیا ہے۔

اسی طرح سید احمد مطہاوی اپنی کتاب حاشیۃ المطہاوی علی در المختار جلد چہارم ص ۱۷۶-۱۷۷ میں اور الحدیقتہ الندیہ شرح طریقتہ المحمدیہ جلد دوم ص ۵۲۲ میں اور اسی طرح امام شعرانی انوار قدیسہ جلد اول ص ۳۹ میں فرماتے ہیں۔

نوت - یاد رہے کہ اختصار کی خاطر صرف حوالہ جات پر اکتفا کیا ہے۔ اور بعض عبارات سے مختصر جملے نقل کر دیلی ہیں۔ جس سے معلوم ہوا کہ وجود و تواجد اور رقص جلیل القدر اولیاء کرام پر طاری ہوتا رہا ہے۔ مثلاً ابو بکر شبلی، ابو الحسن نوری، سنون الجیب، معدوں المجنون وغیرہ

مزید براں یہ کہ حضرت شاہ غلام علی دھلوی مکاتب شریفہ میں فرماتے ہیں کہ حضرت خواجہ محمد بناء الدین شاہ نقشبندی کی توجہات سے مریدین پر عجیب و غریب کیفیات طاری ہوتی تھیں۔ (حوالہ مکاتب شریفہ ص ۸۷، ۸۲)

سوال - (۲) حضرت جعفر بن ابی طالب کی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے وجود و رقص کرنے والی روایت کس کتاب میں ہے۔

جواب - المطہاوی للفتاویٰ جلد دوم ص ۲۳۲ سیرت جیبہ جلد دوم ص ۲۵۲ کے حاشیہ میں ہے (السیرۃ النبویہ والاثار المحمدیہ) اور صدیقتہ الندیتہ جلد دوم ص ۵۲۲ تفسیر احمد ص ۶۰۲، ۶۰۳ میں موجود بھی ہے۔ علاوہ ازیں ملاحظہ فرمائیں۔ تفسیر روح البیان ص ۲۱، ۲۲ و بخرون للاذقان و بزیدہ ہم خشووعا کے تحت حضرت ابی ہریرہ رضی اللہ عنہ کو وجود و جذب ہوا۔ ملاحظہ ہو ترددی شریف باب الزحمد نیز سورۃ محمد کی تفسیر میں تفسیر روح البیان ص ۲۲، ۲۳ جلد آٹھ اور ص ۲۴ سورۃ اعراف جلد سوم ص ۲۳۲ اور روح البیان ص ۲۷، ۲۸ اور غیرہ کا مطالعہ کیجئے۔ خوف طوالت سے عبارات نہیں لکھیں۔ البتہ کسی کو شبہ ہو تو دکھائی جاسکتی ہیں۔

سوال - (۳) ابن عابدین علیہ الرحمۃ نے تور قص عین ناچنے کو حرام قرار دیا ہے جیسا کہ ان کی کتابوں سے ثابت ہے۔

جواب۔ انہوں نے اگرچہ منع کیا ہے لیکن یاد رہے کہ جس رقص کو انہوں نے حرام قرار دیا ہے وہ چھوٹے اور جعلی صوفیاء کا رقص ہے۔ یا ایسا رقص کہ جو شووات نفسانی میں یہ جان پیدا کرے۔ اس کو حرام و منع فرمایا ہے۔ پچھے صوفیاء کرام جو معرفت خداوندی سے سرار اور داصلین ہیں ان کے رقص و وجد کو انہوں نے حرام و منع نہیں فرمایا۔ ابن عابدین کے مجموعہ رسائل کا ۱۳۷۲ء میں انکال کر شفاء العلیل کا مطالعہ فرمانے سے وہم دور ہو سکتا ہے۔ (ذر امطالعہ فرمائیے)

سوال۔ (۲) کیا نماز کی حالت میں اپنے جسم کو ہلانا اور حرکت زنا جائز ہے اور کیا صحابہ کرام سے یہ ثابت ہے۔

جواب۔ کسی کیفیت کے وارد ہونے کی صورت میں جسم کو ہلانا اور جسم کا حرکت کرنا بے شک صحابہ کرام سے ثابت ہے۔ ملاحظہ ہو البدایہ والتمایہ ج ۸، ص ۶، امام ابن کثیر فرماتے ہیں کہ ابو ارکہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت علیؓ کے ساتھ فخر کی نماز پڑھی جب وہ اپنی دائیں طرف پھرے تو رک گئے جب سورج نیزے کے برابر آیا تو آپ نے دو رکعتیں پڑھیں۔ پھر اپنادست اندس الاکر فرمایا کہ اللہ کی قسم میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کو دیکھا ہے۔ آج میں ان سے کچھ مشاہد نہیں دیکھتا۔ وہ خالی ہاتھ بکھرے ہوئے بالوں اور گرد آکو چھوٹے کے ساتھ صبح کرتے تھے کتاب اللہ کی تلاوت کرتے اپنے قدموں اور پیشانیوں کے درمیانے حصے کو حرکت دیتے۔ جب صبح ہوتی تو اللہ تعالیٰ کا ذکر کرتے ہوئے ایسے حرکت کرتے جیسے ہوا اولے دن درخت حرکت کرتا ہے ان کی آنکھوں سے آنسو بستے، خدا کی قسم ان کے کپڑے بھاری ہو جاتے۔ اسی طرح حلیۃ الاولیاء ص ۳۷ جلد اول میں بھی مذکور ہے۔

ذکر میں سرشار ہو کر جسم کا حرکت کرنا ایک اچھا عمل ہے۔ اور شرعاً "جائز ہے امام احمد علیہ الرحمۃ نے اپنی مسند میں صحیح حدیث نقل کی ہے۔

(حدیث) حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ جبھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے

رقص کرتے تھے۔ اور اپنی زبان سے یہ کہتے تھے کہ محمد عبد صالح لیکن آپ نے ان کو دیکھ کر منع نہیں فرمایا۔ جو اپنی کیفیت کے پیدا ہونے کی صورت میں رقص و وجد کے جواز کی دلیل ہے۔

سوال-(۵) نماز کے اندر وجد حقیقی کے بعد جسم کا حرکت کرنا اور منہ سے آوازیں نکالنا دونوں ہاتھوں سے تالی کی صورت اختیار کرنا، چخنا، چلانا اور ہا ہو وغیرہ کی صورت میں نماز ٹوت جاتی ہے لہذا ایسا کرنا منع و ناجائز ہے بلکہ آداب مسجد کے منافی ہے اور عمل کثیر ہے جو کہ مفسد صلوٰۃ ہے۔

جواب۔ قارئین گزارش ہے کہ اگر نماز کے اندر مذکورہ بالا امور کا پایا جانا انوار و تجلیات اور دیگر ایسی ہی کیفیت کی وجہ سے ہوا ہے۔ جو انسان کو ایسی حرکات پر مجبور کر دیتی ہیں تو اس صورت میں وہ شخص مغلوب الحال ہو جاتا ہے۔ اور مغلوب الحال کی نہ نماز فاسد ہوتی اور ٹوٹتی ہے نہ ہی وضو۔ اور نہ ہی نماز مکروہ ہوتی ہے۔ کیونکہ یہ روح نماز کی علامات ہیں بلکہ اصل نماز ہی یہی ہے۔ رسمی نمازوں میں ایسی کیفیات وارد نہیں ہوتیں یہ کیفیات اصلی نمازوں میں ہی وارد ہوتی ہیں۔ جن لوگوں پر خشوع و خضوع طاری ہوتا ہے تو ان کی کیفیت بدل جاتی ہے۔

نیز سوال (۳) میں صحابہ کرام کے متعلق جواب ثابت ہو چکا ہے۔

نوت: نماز کے اندر وجد کی کیفیت کے جواز اور نماز نہ ٹوٹنے کے متعلق ایک اہم عبارت فقہ خنی کی معتبر و مستند کتاب ہدایہ شریف سے نقل کی جاتی ہے ملاحظہ ہو اور اس کے علاوہ بھی چند حوالہ جات ملاحظہ ہوں۔

(۱) ہدایہ جلد اول ص ۳۵ میں فرماتے ہیں کہ فان فیہا او تاوہ او بکی فاد تفع بکاوہ (ایے حصل مسند الحروی) لفان کان (ایے کل ذلک) من ذکر الجنت و النار لم یقطعا لانہ بدل علی زیادة الخشوع و ان کان من وجع او مصیبته قطعا لان فیہا اظہار الجزع والتاسف لکان من کلام النس

(ترجمہ) اگر نمازی نے نماز میں آہ یا اوہ کہا یا ایسا رویا کہ آواز بلند ہو گئی یعنی رونے سے حوف بھی حاصل ہو جائیں۔ تو اگر یہ رونا وغیرہ جنت یا دوزخ کے ذکر کی وجہ سے ہو تو نماز کو نہیں توڑے گا کیونکہ یہ خشوع و عاجزی کی زیادتی کی وجہ سے ہے۔ اور اگر جسمانی درد یا کسی اور مصیبت کی وجہ سے رویا یا آہ را وہ کیا تو نماز کو توڑ دے گا۔ کیونکہ اس میں جزع اور افسوس کا اظہار ہے۔ اس لئے یہ لوگوں کے کلام سے ہو گا۔

(۲) اسی طرح قصہ خنی کی معتبر ترین اور مشہور زمانہ کتاب بحر الرائق میں ہے یعنی جو کچھ صاحب حدایہ نے لکھا ہے اس سے بھی زیادہ مفصل طور پر علامہ ابن نجیم نے لکھا ہے اختصار کے پیش نظر عبارت نقل کرنے سے گریز کیا ہے اور حوالہ پر ہی اکتفا کیا ہے۔ نیز ایک بات جو بحر الرائق نے زائد لکھی ہے وہ یہ ہے کہ و لو صرح بهما فقال اللهم انى اسئلک الجنۃ و اعوذك من النار لم تفسد صلاتہ

(ترجمہ) اگر نمازی نماز کی حالت میں صراحتہ مذکورہ بالاجملے کہ دستا ہے تو نماز قاسد نہ ہو گی کیونکہ یہ خشوع و عاجزی کی زیارت پر دلالت کرتے ہیں اور خشوع و خضوع کی زیادت کی وجہ سے ہیں۔

(۳) فتاویٰ تamar خانیہ ج ۱، ص ۵۷۹ میں علامہ علاء الانصاری فرماتے ہیں کہ فان کلن من ذکر الجنۃ او النار خصلاتہ تائیۃ عند ابی حنیفہ و محمد و فی الحنیفہ

نحصل لہ حروی

یعنی اگر آہ، اوہ کہنا یا بلند آواز سے نماز میں رونا جنت یا دوزخ کے ذکر کی وجہ سے ہو خواہ حوف بھی حاصل ہو جائیں تو بھی امام اعظم ابو حنیفہ اور امام محمد کے نزدیک نماز تام و کامل ہے۔ یعنی نہیں ٹوٹی۔ (فتاویٰ تamar خانیہ ۱، ۵۷۹)

(۴) اس طرح فتاویٰ عالمگیری جلد اول ص ۱۰۰ میں بھی لکھا ہے۔

(۵) اور اسی طرح فتاویٰ برازیہ علی حامش عالمگیر جلد اول ص ۱۳۶ پر بھی موجود ہے۔

(۶) الانن واتاؤه والناقہ وابکاء اذا شملت علی حروی مسروغته للنها

تبطل الصلوة الا اذا كانت نا من خشمته الله او من مرض بحيث لا يستطيع و  
هذا الحكم متفق عليه بين الحنفية والحنابلة و بين المالكية في سلطته الخشمة  
فقيه على مذاهب الاربعة (جلد اول، ص ۳۰۰)

یعنی نماز کی حالت میں نمازی کا آہ، اوہ اور اف کہنا اور اس طرح رونا کہ حروف نے  
جا میں تو اس سے نماز فاسد ہو جاتی ہے۔ ہاں، اگر یہ رونا آہ، اوہ، یا اف کہنا اللہ تعالیٰ کے  
خوف و خشیت کی وجہ سے ہو یا کسی ایسی بیماری کی وجہ سے ہو جس پر یہ کنثروں و قابوں میں  
رکھ سکتا تو پھر نماز فاسد نہ ہو گی۔ اور یہ حکم اصناف و حنابلہ و ما کیہ کا اتفاقی ہے۔

(۷) اسی طرح علامہ شیخ احمد الحطاوی حاشیہ الحطاوی علی مراتق الغلاح ص ۲۷۳ میں  
فرماتے ہیں کہ الوجد لہ مراتب وبعضاً ہسلب الاختیا فلا وجہہ لمطلق الانکار و  
فی التتار خانیتہ ما یدل علی جوازه للغلوب الذی حرکاتہ کحرکات المرتعش اه  
یعنی وجد کی کئی اقسام ہیں۔ اور بعض اقسام ایسی ہوتی ہیں۔ جو اختیار کو سلب کر لیتی  
ہیں۔ لہذا مطلقاً" انکار کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔ فتاویٰ تاتار خانیہ میں لکھا ہے کہ  
مغلوب الحال سالک جس کی حرکات مرتعش کی حرکات جیسی ہوتی ہیں۔ اور غیر اختیاری  
ہوتی ہیں اس کے لئے نماز کے اندر بھی یہ حالت جائز ہے اور (یہ حالت منعد صلوٰۃ یعنی  
نماز کو تورنے والی نہیں)

(۸) صاحب روح المعانی تفسیر روح المعانی میں تقریباً اسی طرح فرماتے ہیں کہ اسی وجہ  
سے دفعہ بھی نہیں ٹوٹتا اور نماز بھی باطل نہیں ہوتی۔

(۹) حاشیۃ الحطاوی علی مراتق الغلاح ص ۲۷۸ میں بھی ایسی عبارت موجود ہے جس کا  
معنی یہ ہے کہ اگر خشیت الہی کے غلبہ کی وجہ سے آہ یا اوہ یا اف یا اتف کہا اور حروف  
بھی حاصل ہو گئے تو بھی نماز نہیں ٹوٹتی۔

(۱۰) ہدایہ کی شرح فتح القدر میں بھی یہی کچھ فرمایا گیا ہے۔ الغرض ان دس عدد حوالہ  
کتب قده اور روح المعانی کے حوالہ سے بالکل واضح ہو گیا ہے کہ نمازی کو اگر نماز کی

حالت میں وجد ہو جائے اور وہ وجد کی کیفیات میں سرشار ہو جائے اور مغلوب الحال ہو جائے اور منہ سے حاء کی آوازیں نکل جائیں یا چھٹے چلائے یا مرتعش کی طرح حرکتیں کرے۔ جسم کو ہلائے، ہاتھ کھل جائیں اور تالی کی ٹھکل بن جائے تو اس سے نماز نہیں ٹوٹی اور نہ ہی وضو ٹوٹتا ہے۔ فقہاء احناف علیم الرحمۃ والرخوان نے بلند آواز سے رو نے اور آدیا اودھ یا اف وغیرہ نماز کے اندر کرنے سے نماز فاسد نہ ہونے کی جو علت خیثتِ اللہی خوف خداوندی، خشوع و خضوع میں زیادتی بتائی ہے وہ علت جب بھی پائی جائے مگی اور جہاں بھی پائی جائے گی تو وہاں ہی معلول یعنی حکم بھی پایا جائے گا۔ یہ نہیں ہو سکتا کہ علت تو پائی جائے مگر معلول نہ پایا جائے۔ معلول کا تخلف علت سے جائز نہیں ہے۔ اسی لئے فقہاء احناف جہاں دیکھتے ہیں کہ فلاں فعل نمازی سے خیثتِ اللہی اور خشوع کی وجہ سے پایا گیا ہے تو وہاں ہی یہ حکم لگادیتے ہیں کہ نماز فاسد نہیں ہوتی۔

الذارہارے سلسلہ عالیہ مجددیہ یسفیہ کے مریدوں میں نماز کی حالت میں جو نہ کورہ بالا حرکات و افعال پائے جاتے ہیں۔ ان کی علت بھی خیثتِ اللہی خوف خدا اور خشوع کا غلبہ ہوتا ہے۔ الذاریہ حکم یہاں بھی لگے گا کہ نہ تو نماز ہی فاسد ہوتی ہے اور نہ ہی وضو ٹوٹتا ہے۔ اگرچہ بے شمار حوالہ جات مزید پیش کئے جاسکتے ہیں بوقت ضرورت لیکن فی الحال خوف طوالت سے یہاں دس دس حوالہ جات پر اکتفا کرتے ہیں۔ اب اسی مسئلہ کے متعلق ذرا تفسیر روہ المعانی ملاحظہ کریں۔

یہ عبارت ملاحظہ کر لیں جو ایمان کو تازہ کر دیتی ہے۔ جس کا ایک ایک لفظ سلسلہ عالیہ نقشبندیہ مجددی یسفیہ کے موجودہ طریقہ کی تائید کرتا ہے۔ اور جس سے یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ ہمارے سلسلہ کے اس طریقہ کو جو لوگ نئی اختراع یا نئی ایجاد قرار دیتے ہیں وہ دراصل بے خبر ہیں یا غفلت کا شکار ہیں۔ یا پھر تجہیل عارفانہ سے کام چلاتے ہیں اور یا پھر تعصُّب و عناد کی پٹی آنکھوں پر باندھ رکھی ہے۔ ان کو چاہئے کہ یہ پٹی آنکھوں سے اتار کر نہ کورہ حوالہ جات دیکھیں۔ اور کتابوں کا مطالعہ فرمائیں اور تھہ کو سمجھنے کی

کوشش فرمائیں۔ محض لکیر کا فقیر نہ بنیں علماء دین کے شایان شان لکیر کا فقیر بنانہیں ہے۔

مزید برآں (حوالہ نمبر ۱۱) علامہ آلوی بغدادی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ واختار موسیٰ قومہ سبعین رجلاً عن اشراف قومہ و نحیاء هم اهل الاستعلاد والضباء والارادة والطلب والسلوک فلما اخذتهم الرجفته ای رجفته البدن التي هي من مبادی حقیقته الفناء عند طربان بوارق الانوار و ظہور طوالع تجلیات والصفات من اشعار الجسد و ارتعاده و کثیراً ما تعرض هذه الحركة السالکین عند الذکر او سماع القرآن او ما یتأثرون به حتى تفرق اعضاء هم و قرشا هدنا ذالک فی الخلدین (او فی السالکین) من اهل الطریقت النشبینیہ و ربما یقریهم فی صلاتہم حیاج معاہ (الی ان قل) وقد کثرا انکارا علیہم و سمعت بعض المکریین یقولون ان كانت هذه الحلة مع الشہود والعقل فھی سوء ادب و مبطلة للصلة قطعاً و ان كانت مع علم شعور و زوال عقل فھی ناقضت للومنوء و نراهم لا یتوفیون و اجمیب بانها خیر اختیارتھے مع وجود العقل والشعور و هي كالعطاس والسعال و من ههنا لا یستقضی الوفیہ بھل و لا تبطل الصلة (الی ان قل) قلا بیعدان یلتحق ما یحصل من اثر التجلیات الغیر الاختیارتھے بذکر و لا یلزم من کونه خیر اختیارتھی کونه صادرًا من خیر شعور لان حركة المرتعش خیر اختیارتھے مع الشعور بھا لخ (روح العائی جلد سوم ص ۸۶، المجزء الاول)

(ترجمہ) موسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم میں سے ستر (۷۰) نجیاء اور شرفاء کو چنان جو اس قدر صفات ارادت اور طلب و سلوک والے تھے کہ جب ان کے بدن کو رجھ لیعنی کچپی نے کچپڑا جو حقیقتہ الفناء کے مباریات سے ہے جب انوار و تجلیات کی تجلیاں دارد ہوتی ہیں اور تجلیات صفات کا ظہور ہوتا ہے۔ جیسے جسم پر کچپڑی اور ارتعاد کا طربان ہے۔ اور بہت

دفعہ بہ حرکت سا لکھن کو عارض ہوتی ہے۔ ذکر کے وقت یا قرآن کے سماں کے وقت یا اس چیز کے سنبھال کے وقت جو سامعین کو متاثر کرتی ہے۔ مثلاً (نعت خوانی وغیرہ) یہاں تک کہ ان کے اعضاء جسمانی بکھر نے لگتے ہیں یا قریب ہوتا ہے کہ ان کے اعضاء بکھرے بکھرے ہو جائیں اور ایسی حالت کا مشاہدہ ہم نے حضرت خالد علیہ الرحمۃ کے پیروکاروں میں کیا ہے۔ یا سلسلہ نقشبندیہ مجددیہ کے سا لکھن میں اور بسا اوقات ان کو نماز کے اندر چیخ دپکار کی کیفیت طاری ہوتی ہے۔ (یہاں تک کہا کہ) ان پر انکار بھی بکھرہ کیا گیا ہے اور میں نے بعض مکرین سے سنا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ اگر یہ حالت عقل و شعور کے ہوتے ہوئے ہوئی تو پھر یہ سوء ادب بھی ہے اور نماز کو باطل بھی کر دیتی ہے۔ اور اگر یہ حالت عقل و شعور کے زوال کے بعد ہوئی تو پھر یہ وضو کو توڑنے والی ہے۔ مگر ہم ان کو دیکھتے ہیں کہ یہ وضو نہیں کرتے تو اس کا جواب یہ دیتے ہیں کہ یہ حالت باوجود عقل و شعور کے قائم رہنے کے غیر اختیاری ہے جیسے چینک اور جمائی انسان کو آتی ہے۔ عقل و شعور موجود ہوئے ہوئے بھی یہ غیر اختیاری ہوتی ہے۔ اسی وجہ سے نہ وضو نہ شتاہے نہ نماز باطل ہوتی ہے اور بعض شوافع نے نصا" فرمایا ہے کہ نمازی پر اگر نماز میں خنک (یعنی کھل کر ہنسا غالب) ہو جائے تو نماز باطل نہ ہوگی اور اس نمازی کو معذور قرار دیا جائے گا لہذا بعید نہیں کہ تخلیات غیر اختیاری سے حاصل ہونے والے غیر اختیاری اثرات کو (حکمی طور پر) چینک اور جمائی سے ملحتاً قرار دیا جائے اور ان کے غیر اختیاری ہونے سے یہ لازم نہیں آتا ہے کہ وہ عقل و شعور کے بغیر ہو۔ کیونکہ مرتعش کی حرکت باوجود شعور کے غیر اختیاری ہے اور یہ ظاہر ہے لہذا کوئی معنی نہیں انکار کا اور نہ کوئی وجہ ہے انکار کی۔ (ملاحظہ ہو روح المعالی ج سوم، ص ۸۲۹)

سوال۔ صاحب روح المعانی نے اس مذکورہ ص ۸۶ پر یہ بھی فرمایا ہے کہ حضرت خالد علیہ الرحمۃ اپنے مریدوں کو ایسی صورت میں وضو کرنے اور نماز نئے سرے سے پڑھنے کا حکم دیتے تھے۔ جس سے ثابت ہوتا ہے کہ ایسی کیفیت کے ورود کے بعد وضو بھی ثبوت جاتا ہے اور نماز بھی فاسد ہو جاتی ہے اگر ایسا نہ ہو تو حضرت خالد وضو کرنے اور نماز کے اعادہ کا حکم نہ فرماتے۔ لہذا یہ عبارت تمہارے خلاف ہے۔

جواب۔ اس عبارت میں یہ جملہ موجود ہے کہ سدا "لباب الانکار حضرت خالد علیہ الرحمۃ اس وجہ سے وضو اور نماز کے اعادہ کا حکم نہ دیتے تھے کہ وضو اور نماز فاسد ہو گئے ہیں یا ثبوت گئے ہیں بلکہ منکرین کے انکار کا دروازہ بند کرنے کے لئے ایسا حکم دیتے تھے یعنی یہ اعادہ کا حکم احتیاطی تدبیر کے طور پر تھا شرعی حکم کے طور پر نہ تھا۔ لہذا وضو اور نماز کے ثوٹے کا نتیجہ نکالنا باطل و مردود ہے۔

سوال۔ روح المعانی کے مذکورہ ص ۸۶ میں یہ عبارت بھی موجود ہے جو تمہارے خلاف ہے کہ *وَالْحَقُّ أَنَّ مَا يَصْنُرُ إِنْهُ الطَّافِهُ لَمْ يَمْنَعْ نَاقْضَ الْوَضُوءِ لِعَذَابِ زَوْانِ الْعُقْلِ* معتن، وَ لَكِنَّهُ مُبْطَلٌ لِلصَّلَاةِ عَاصِمٌ مِّنْ أَصْبَاحِ الَّذِي يَظْهَرُ بِهِ حِرْفَلَنْ مَعَ امْرِ تَابِعِهَا الصَّلَاةُ

یعنی حق یہ ہے کہ صوفیاء و ساکلین کے اس گروہ پر جو کیفیت طاری ہوتی ہے وہ وضو نہیں یعنی وضو کو نہیں توڑتی کیونکہ اس حالت میں عقل زائل نہیں ہوتی بلکن یہ کیفیت نماز کو باطل کرتی ہے کیونکہ اس میں وہ جنح و پکار ہوتی ہے جس میں دو دفع ظاہر ہوتے ہیں باوجود مزید چند ایسے امور کے جو نماز کے لائق نہیں۔

جواب۔ اس عبارت میں جس صیاح و جنح و پکار کا ذکر ہے وہ محول ہے اس صورت پر جب یہ صیاح و جنح و پکار خشوع و خضوع اور خشیت اللہ کی وجہ سے نہ ہو بلکہ کسی دنیاوی مصیبت و تکلیف کی وجہ سے ہو۔ جیسا کہ سابقہ صفحات میں کتب فقہ حنفی کے معتبر حوالہ جات سے اس کی تفصیل گزرو چکی ہے لیکن اگر یہ جنح و پکار مخفی خشیت اللہ اور خشوع و

خضوع کی وجہ سے ہو تو پھر نماز باطل نہیں ہوتی جیسا کہ ہدایہ اور فتح القدير و دیگر معتبرات سے نقل کر دیا گیا ہے مذکورہ صفحات ہیں۔

سوال - ذکر کا یہ طریقہ اختراعی اور من گھرٹ ہے جو اپنی بیت کذاں کے ساتھ نہ قرآن سے ثابت ہے نہ کسی حدیث سے نہ بزرگان دین سے، لہذا یہ جائز نہیں ہے۔

جواب - یہ جاہل نہ اور احقانہ سوال ہے بلکہ سوال کرنے والے کی ذہنی کیفیت کا بات درست ہے کہ یہ شخص بھی وہابیت زده ہے۔ تحقیقی جواب تو یہ ہے کہ کسی جزو یا کسی امر و فعل کا صراحتہ "قرآن و حدیث و کتب قسم میں ہی نہ ہونا" اس کے عدم جواز یا اس کے اختراعی ہونے کی دلیل نہیں ہے کیونکہ ایک وجود خارجی ہے اور ایک وجود شرعی ہے اگرچہ یہ طریقہ وجود خارجی کے ساتھ موجود نہیں ہے مگر وجود شرعی کے ساتھ موجود ہے یعنی شرعی جواز موجود ہے کیونکہ فلذ کرواللہ تعالیٰ و قل عودا و علی جنونکم الایتہ اور فلذ کرونی الایتہ مطلق ہیں۔ کیفیت ذکر نہ کوئی نہیں ہے کہ کن الفاظ سے ذکر رکیں کس طریقہ سے کریں۔ اور قاعدہ مشہور ہے المطلق بعمری علی اطلاقیہ ان - یعنی مطلق اپنے اطلاق پر جاری رہتا ہے اور خبر واحد حدیث صحیح سے بھی اس کو ممکن نہیں کر سکتے تو پھر محض منکرین کی آراء اور قیاسات فاسدہ سے کیونکر ممکن نہیں کر سکا ہے۔ اطلاق اور عموم بتلاتا ہے کہ ذکر الی ہر طریقہ سے جائز ہے خواہ وہ طریقہ کوئی بھی ہو پھر حدیث صحیح ہے، مسلم شریف اور مذکوہ کی کہ من سن فی الاسلام سنتہ حستہ اور اس من کے عموم میں قیامت تک کے ایجاد کنندگان داخل ہیں اور ستم حستہ ہیں ذکر کے ہر نئے اور جدید طریقہ کو شامل ہے۔ امام نووی شارح مسلم نے شرح میں عبادت کے ہر نئے طریقہ کو بھی داخل قرار دیا ہے۔ ستم حستہ ہیں۔ ملاحظہ ہو مسلم شریف من سن فی الاسلام سنتہ حستہ یہ حدیث مذکوہ شریف ص ۳۲۳ کتاب العلم بھی موجود ہے۔ اور الراہی جواب یہ ہے کہ بالغرض اگر ذکر کا یہ طریقہ نیا اور جدید ہونے کی وجہ سے ناجائز ہے تو پھر محفل میلاد، جلوس میلاد، ختم کیا رہویں، عرس شریف بلکہ تمام معمولات

اہلسنت تقریباً ناجائز قرار پائیں گے بلکہ تعلیم شخص بھی ناجائز قرار پائے گی کیونکہ یہ  
نمذکورہ بالا صراحت نہ قرآن سے ثابت ہیں نہ حدیث سے بلکہ مانعین کا طریقہ ذکر ہیئت  
کذائیہ سے بھی صراحت "قرآن و حدیث سے ثابت نہیں ہے کیا ان تمام امور کو بھی  
آپ ناجائز اختراعی من گھڑت قرار دیتے ہیں فما هو جواہکم فهو جواہنا

سوال - تمہارے اس سلسلہ میں تمہارے پیرو مرشد بیعت کرنے کے بعد مریدوں کو  
نوافل پڑھنے اور تلاوت قرآن و دیگر تسبیحات و تعظیلات سے منع کرتے ہیں جو سراسر  
خلاف شرع ہے۔

جواب - یہ منع کرنا ممانعت شرعی نہیں ہے بلکہ یہ منع کرنا مصلحت ہے ماکہ اس  
جالات کے ذکر کے لئے زیادہ سے زیادہ وقت مل جائے اور سبق جلدی پختہ ہو جائے ماکہ  
سلوک کا اگلا سبق دیا جائے جیسے خداوند قدوس نے جانب آدم و حوا ملیما السلام کو  
لا تقریباً حدا الشجرة فرماد کر منع فرمایا تھا تو یہ نہی تحریکی نہ تھی بلکہ شفیقی تھی اور جیسے ڈاکٹر یا  
طبیب و کلیم مریض کی تشخیص کے بعد نجٹہ تجویز کرتا ہے اور ساتھ ہی پہیزہ تاتے ہوئے  
کہتا ہے فلاں چیز بھی نہ کھانا اور فلاں چیز بھی نہ کھانا تو اس کو بعض خوردنی اشیاء سے  
روکنا شرعاً نہیں ہوتا بلکہ مصلحت "اور شفقت" ہوتا ہے۔ اسی طرح یہاں مرشد کا منع کرنا  
نوافل وغیرہ سے یہ بھی شرعی نہیں بلکہ شفیقی ہے اور جنی بر مصلحت ہے اور عارضی  
ہے جب چھٹا سبق دیتے ہیں تو ساتھ ہی نوافل وغیرہ کی اجازت بھی ہو جاتی ہے یہ  
اعتراض باطل و مردود ہے۔

نوٹ: یہ طریقہ ذکر اشارة "اس کا جواز اور مردود ہونا روح العانی کی منقولہ بالا عمارت  
سے بھی ثابت ہوتا ہے کہ حضرت خالد علیہ الرحمۃ کے مریدین پر کیفیت کا درود ہونا وہ  
چیختے اور چلاتے تھے اور منکرین اعتراض کرتے تھے جیسا کہ اوپر گزروچکا ہے پھر یہ کہ ملا  
علی قاری علیہ رحمۃ الباری مرققات شرح ملکوۃ حج ۵، ص ۲۳ میں فرماتے ہیں کہ امام  
غزالی علیہ الرحمۃ کلمہ طیبہ کے ذکر کا تذکرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ فیم لالہ ولا مل

ما تجدد العارفين و ارباب القلوب والمقين يستائر منها على سائر الاذكاء والمارا و افقها خواص ليس الطريق الى مصريتها الا الوجلن و النفق۔ یعنی امام غزالی فرماتے ہیں کہ کلمہ طیبہ کا ذکر کو اس لئے بھی افضل ذکر ہے کیونکہ عارفین اور ارباب قلوب و ارباب یقین اس کے ذکر کو تمام اذکار پر ترجیح دیتے ہیں کیونکہ انہوں نے اس کلمہ طیبہ میں وہ خواص یعنی خصوصیات پائی ہیں جن کی معرفت کی طرف سوائے وجد ان اور ذوق کے اور کوئی راستہ نہیں ہے۔ اخ

پھر ملا علی قاری فرماتے ہیں کہ اس کی دلیل یہ ہے کہ سید علی ابن میمون المغربی نے جب شیخ علوان حموی میں اپنا تصرف دکھایا جو کہ مفتی بھی تھے اور مدرس بھی تو حضرت میمون نے شیخ علوان حموی کو فتویٰ نویسی اور تدریس سے منع کر دیا اور ذکر میں لگادیا تو جھلاء زمانہ نے طعن و شفیع شروع کر دی اور کہنا شروع کر دیا کہ میمون نے شیخ الاسلام کو سگراہ کر دیا ہے اور جھلوک کو نفع دینے سے منع کر دیا ہے اور بلکہ جب حضرت میمون مغربی کو معلوم ہوا کہ شیخ الاسلام کبھی بھی تلاوت قرآن کرتا ہے تو اس سے بھی منع کر دیا تو لوگوں نے حضرت میمون مغربی کے متعلق کہا یہ زندیق اور بے دین سے لوگوں کو تلاوت قرآن سے روکنا ہے جو ایمان کا قطب ہے اور ایقان کا غوث ہے۔ لیکن اس کے باوجود مفتی اور مدرس اور شیخ الاسلام نے اپنے مرشد کی پیروی کی۔ حکم کی تعمیل کی یہاں تک کہ ان کو پیرو مرشد سے مزید فیض حاصل ہوا۔ اور دل کا آئینہ صاف و شفاف ہو گیا اور باری تعالیٰ کا مشاہدہ بھی حاصل ہو گیا۔ تو اب مرشد نے ان کو تلاوت قرآن کی اجازت دی اب اجازت کے بعد جب قرآن کھول کر پڑھنا شروع کیا تو فتوحات ازلیہ اور ابدیہ مکملے لگیں اور معارف و عوارف کے خزانے ظاہری اور باطنی حاصل ہوئے تو مرشد نے قریا کہ میں نے تم کو تلاوت سے اسی لئے روکا تھا کہ سلوک کی منزلیں طے کرنے کے بعد تمہیں یہ خزانے حاصل ہو سکیں۔

اس واقعہ سے چند باتیں ثابت ہوتی ہیں:

(۱) یہ کہ ہمارے سینی حضرات کا طریقہ ذکر دسویں صدی میں بھی موجود تھا جس کا ذکر دسویں صدی کے مجدد ملا علی قاری کر رہے ہیں۔

(۲) یہ کہ اس دسویں صدی میں بھی ایسے اللہ کے مقبول اور کامل بندے تھے جو اپنے مریدوں پر بعض پابندیاں لگاتے تھے اور ان کو فلی عبادت سے کچھ وقت کے لئے منع کر دیتے تھے۔ حتیٰ کہ تلاوت قرآن جیسی عبادت سے بھی منع کرتے تھے عارضی طور پر۔

(۳) دسویں صدی میں بھی ایسے اللہ والوں پر اعتراض کرنے والے طعن و تشنیع کرنے والے موجود تھے جو ان کو زندیق و بے دین کہا کرتے تھے اور گمراہ قرار دیتے تھے۔ اور خلاف شرع امور کا مرتكب ثہراتے تھے۔ جیسا کہ آج کل حضرت اخوندزادہ مبارک دامت برکاتہم العالیہ پر پیر محمد چشتی اور اس کے رفقاء اعتراض کرتے ہیں۔ کہ حضرت صاحب کو جادوگر، مخالف شرع، گمراہ قرار دیتے ہیں۔ **العیاذ بالله من ذالک الخرافات** اس دور کے اعتراض کرنے والے حضرت میمون مغربی اور ان کے مرید مفتی و مدرس و شیخ الاسلام کا کچھ نہیں بگاڑ سکے تو آج کے معتبر نہیں و منکرین قیوم زمان اور ان کے مریدین کا بھی کچھ نہیں بگاڑ سکتے۔

**وَالنَّاسُ لِمَا يَعْشَقُونَ مَذَاهِبٌ**

## عمل کشیر کی بحث

فقہاء کرام نے عمل کشیر کی مختلف تعریفیں کی ہیں۔

- (۱) یہ کہ جو عمل دونوں ہاتھوں سے کیا جائے وہ عمل کشیر ہے۔
- (۲) نماز میں اس حال میں ہو کہ دیکھنے والا یہ یقین کر لے کہ یہ نماز میں نہیں ہے۔
- (۳) یہ کہ خود نماز پڑھنے والا اگر کشیر سمجھے تو عمل کشیر ہے ورنہ نہیں۔

منقول از ہدایہ ص ۱۳۸، حاشیہ یے، بحوالہ رفع القدر۔ کوئی تعریف بھی ہو بہر حال عمل کشیر اس صورت میں مفسد صلوٰۃ ہوتا ہے جب نمازی اپنے اختیار سے کرے۔ اگر نمازی حالت نماز میں قرات سن کر یا دوزخ یا جنت کا ذکر سن کرو جد کی کیفیت میں بتا ہو جاتا ہے یا انوار و تجلیات کے ذرود کی وجہ سے بے اختیار ہو کر عمل کشیر کا ارتکاب کر لیتا ہے تو اس سے نماز فاسد نہیں ہو گی بلکہ کمرہ بھی نہ ہو گی کیونکہ ہر عمل اس کا غیر اختیاری ہے اور غیر اختیاری عمل کی صورت میں اس کو کسی شرعی حکم کا مکلف قرار دنا قرآن کی نص کے خلاف ہے۔ قران کریم میں ہے لا یکلف اللہ ننسا الا وسعہ یعنی خداوند کریم کسی انسان کو اس کی وسعت و طاقت سے زیادہ کا مکلف نہیں بناتا۔

ظاہر ہے حالت وجد میں نمازی کا اپنے اپر اختیار نہیں رہتا لہذا اس کو عمل کشیر حرم شرعی کا پابند قرار دنا آیت مذکورہ بالا کے منافی ہے اور چونکہ سالک نمازی واردات غیر اختیاریہ کی وجہ سے معذور ہو جاتا ہے اس لئے اس کی یہ حرکات عمل کشیر کے حرم سے متنبھی ہوں گی اور ایسے شخص پر ایسی حالت کی موجودگی میں عمل کشیر کا حکم لا گونہ ہو گا جیسے انفلات رفع، ابراستلاق بطن اور رر عاف دامم والے نمازی متنبھی ہیں یعنی وہ نمازی جس کی ہوا ہر دقت چلتی رہتی ہے یادہ کس نو عکوما" یہ جس یا جلاب لگے رہتے ہیں یادہ جس کی ہمیشہ نکسیر باری رہتی ہے یہ معذور ہیں۔ شرعاً" اس طرح وہ شخص جو رعشه (یعنی جسم کا ہر دقت کا پہا) کی مرض میں جتلائے ہے اس کی یہ حرکت غیر اختیاری ہے باوجود عقل و

شور کے قائم ہونے کے یہ بھی شرعاً "معزور ہے ان افراد کے معمور ہونے کی مدد اور وجہ ان کا مسلوب الاختیار ہوتا ہے اسی طرح یہ ساک نمازی بھی انوار و تجلیات کے درود کی وجہ سے معمور ہے اس کی حرکات و صحیح و پیکار کی مدد بھی غیر اختیاری ہوتا ہے لہذا اس ساک نمازی کا نماز میں وجد میں آتا وجد کی کیفیات کے درود کے بعد ہلنا، "حرکت کرنا، چیننا چلانا ہا،" ہو وغیرہ کرنا اور تالی جیسی صورت میں ہاتھ پر ہاتھ مارنا یہ سب حرکات مسلوب الاختیار ہونے کی وجہ سے ہیں لہذا نماز نہ باطل ہوتی ہے نہ فاسد اور نہ مکروہ ہوتی ہے بلکہ اصل نماز یہی ہے جس میں روح نماز حاصل ہے۔

(ترجمہ) یعنی جو مسلوب الاختیار ہے جب اس پر اسرار کا درود ہوتا ہے تو اس کی زبان پر مذکورہ بالا الفاظ و کلام جاری ہوتے ہیں یا بغیر حرف کے آواز نکلتی ہے یا وہ مجموع الحواس ہو پاتا ہے تو ایسی صورت میں ادب کا تقاضا یہ ہے کہ واردات کو تسلیم کیا جائے اور جب واردات کی حالت و کیفیت ختم ہو جائے تو پھر ادب کا تقاضی یہ ہے کہ سکون کو اپنایا جائے اور نہ بولا جائے یہ عبارت بھی ہمارے سلسلہ سالک بھائیوں کی کیفیات و واردات کی تصدیق کرتی ہے اور جواز بھی فراہم کرتی ہے۔

سوال - یہ ذکر کا طریقہ جو سیفی بھائیوں نے اپنارکھا ہے اس کا وجود نہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں تھا، اور نہ صحابہ کرام کے زمانے میں تھا، پھر کیا صحابہ کرام کے لئے اس طرح کیوں نہیں حرکت کرتے تھے جس طرح ان سیفیوں کے حرکت کرتے ہیں۔ یہ سب جھوٹ ہے بناوٹ ہے وغیرہ وغیرہ (العیاذ باللہ من)

جواب - قارئین کرام وجود کی دو قسمیں، ایک وجود خارجی ہوتا ہے اور ایک شرعی وجود ہوتا ہے۔ اگر سائل و منکر کی مراد وجود خارجی ہے تو پھر بہت سی چیزیں اور بھی ہیں جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے عهد مبارک اور صحابہ کرام کے زمانے میں وجود خارجی کے ساتھ موجود نہ تھیں مگر خود سائل و منکر بھی ان کو آج جائز و درست مانتا ہے۔ مثلاً اسی طرح امام ابوحنیفہ شافعی امام مالک کی تقلید شخصی بھی وجود خارجی کے ساتھ عہد رسالت صحابہ میں موجود نہیں ہے کیا یہ می منع و صراح ہے۔ اگر اعتراض غیر مقلد کرتا ہے تو وہ بتائے کہ الہدیث کہلانا جماعتی طور پر سیرت کانفرنس الہدیث کانفرنس عہد صحابہ میں دور رسالت میں عیشت کذائی تھی۔ امام احمد بن حبیل علیہم الرحمۃ کی تقلید شخصی اپنے وجود خارجی کے ساتھ نہ عہد رسالت میں ہے نہ عہدہ صحابہ میں ملتی ہے مگر باوجود اس کے سائل و منکر اس کو وہ درست ہی نہیں واجب قرار دیتا ہے۔ اسی طرح موجودہ دور کی محفل میلاد، مجلس میلاد، جلوس میلاد اور سلام مع القیام بعد الجموعہ، یا بعد المجلس اور اذان کے بعد صلاۃ و سلام یا نماز کے بعد صلوٰۃ و سلام یا عرس مشائخ کرام عیشت کذائی بھی وجود خارجی کے ساتھ عہد رسالت و عہد صحابہ میں موجود نہیں ہے۔ مگر بایس ہمہ اس کا جواز یا استحبابہ الہست کے ہاں مسلم ہے۔ فما ہو جواہکم فهو

جوابنا

اور اگر سائل و منکر کی مراد وجود شرعی ہے تو پھر ذکر پاک پر دلالت کرنے والی آیات و احادیث کا اطلاق و عموم اس صورت ذکر کے جواز و استحباب کو بھی شامل ہے جو اس صورت ذکر کو منع قرار دیتا ہے۔ اس کی ذمہ داری ہے کہ وہ دلیل منع پیش کرے دلیل ایسی ہو جو آیات قرآنیہ کے اطلاق کو مقید اور عموم کی تخصیص کر سکتی ہو اور اسی دلیل پیش کرنا ان منکرین کے بس کی بات نہیں۔ انشاء اللہ تعالیٰ تا قیامت ایسی دلیل منکر پیش نہیں کر سکتے۔ کوشش کر کے دیکھ لیں۔

رہایہ کہنا کہ کیا کسی حدیث سے صحابہ کرام کے لئے کاف کا اسی طرح حرکت کرنا اور

اس طرح نماز میں وجد کرنا اور چیخنا و پکارنا ثابت ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت کی برکت سے صحابہ کرام کو اپنے اوپر اور اپنے لائف پر کنٹرول حاصل تھا۔ آج بھی جس کا اپنے اوپر کنٹرول ہے اس کے لائف عام سا کیونکی طرح متھک نہیں ہیں پھر سلوک کے لئے لائف کا متحرک ہونا کب واجب و لازم ہے ہو سکا ہے کہ سالک تو ہو مگر لائف باوجود ذاکر ہونے کے حرکت نہ کرتے ہوں۔

سوال - کیا حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام اور تابعین سے بھی ذکر کے وقت وجد و جذب کی کیفیت طریان و جریان اور لائف کی حرکت و اضطراب ثابت ہے اور کیا بوقت ذکر جو ہاتھ سے کسی سالک کے سینے کی طرف اشارہ کرتے ہیں یا ہاتھ سینے پر مارتے ہیں یہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے یا کسی صحابی وغیرہ سے ثابت ہے۔

جواب - ہاں بے شک حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور بعض صحابہ و بعض تابعین سے وجد و جذب کی اضطرابی کیفیت ثابت ہے ملاحظہ حدیث

(۱) عن انس بن مالک انا عند رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم انا نزل جبریل عليه السلام فقل يا رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ان القراء استك بدخلون الجن، فیل الاغنیا و نصف يوم و هو خمس مائة علم ففرح رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم و قال افیکم من ينشرنا فقل بدوى انا يا رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فقل هات فلنشد البدوى شعر قد لسعت حمته الهوى كبرى خلا طبيب لها ولا راق الا عجيب الذي شلضت به عنده القيمة و ترافقى فتواجد رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم و تواجد الاصحاب معه حتى سقط رداءه عن منكبيه فلما فرخوا اوی کل واحد منهم الى مكنته قلل معاویته، بن سفیان ما احسن لعبکم يا رسول الله فقل مسنه يا معاویته، ليس بکریم من لم یهتز عند ذکر العجیب ثم قسم رداء رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم یعنی من حاضرهم بلیغ مائیہ قطعات (بحوالہ جمۃ الائمه کیون م ۱۳۸، رحایے سا کیون م ۱۳۹، مطبوعہ حاجی عبد الغفور)

رسالہ چهل حدیث مولفہ امام عمر بن سعید علیہ الرحمۃ حدیث نمبر ۴۲ کے حوالے سے مولوی عبدالشکور صاحب حنفی قادری نقشبندی علیہ الرحمۃ نے لکھا ہے ترجمہ ہے

حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر تھے کہ اچانک جبریل علیہ السلام تشریف لائے اور عرض کی یا رسول اللہ آپ کی امت کے غرباً امراء سے پانچ سو سال پہلے جنت میں داخل ہوں گے یہ من کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم بہت خوش ہوئے اور فرمایا کیا تم میں کوئی ایسا ہے جو (خوشی کے اس موقع پر) ہم کو شعر سنائے اس پر ایک دیگری نے عرض کی یا رسول اللہ میں سناؤں گا۔ آپ نے فرمایا سناؤ بدھی نے یہ شعر سنائے۔ میرے جگر کو (محبوب) کی خواہش کے ساتھ نے ڈس لیا ہے جس کے لئے نہ تو کوئی طبیب ہے نہ جمار پھونک کرنے والا ہے مگر وہ حبیب ہی (اس کا علاج کر سکتا ہے) جس کی محبت سے فریفہ ہوں اسی کے پاس میرے لئے تعویذ بھی ہے اور تریاق بھی۔ یہ اشعار سن کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ پر وجد طاری ہو گیا ہر ایک اپنی جگہ سے ہٹ گیا اور حضور کے کندھے مبارک نے چادر بھی گر گئی پھر جب وجد و جذب کی کیفیت ختم ہوئی تو ہر ایک اپنی اپنی جگہ پر چلا گیا تو حضرت امیر معاویہ نے عرض کی یا رسول اللہ یہ کتنا ہی اچھا کھیل ہے آپ لوگوں کا تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے معاویہ ایسا میت کو، کھیل نہیں (یعنی اس خاص کیفیت کو کھیل نہ کو) یہ محبوب کی یاد سے جنبش و حرکت تھی اور جو شخص اپنے محبوب کا ذکر سن کر حرکت و جنبش میں نہ آئے وہ کہم و بزرگ نہیں ہے پھر آپ کی چادر کے چار سو نکڑے کر کے حاضرین میں تقسیم کئے گئے (تبرکا")

اس روایت سے نعت خوانی، شعرو اشعار، سننے اور سنانے اور وجد و جذب کی کیفیت کے طاری ہونے کا ثبوت ملتا ہے۔ حضور پر اور صحابہ کرام پر وجد طاری ہوا، سب اپنی جگہ سے کھڑے ہو کر اپنی اپنی جگہ سے ہٹ گئے۔ آپ کے کندھے مبارک سے چادر بھی گر گئی۔ امیر معاویہ نے اس کو کھیل سے تثییہ دی تو حضور نے اس کو ناپسند فرمایا کہ

اس کو کھیل مت کو۔ اور فرمایا کہ جو شخص محبوب ذکر من کر وجد و جذب میں اگر جنبش و حرکت نہیں کرتا وہ بزرگ نہیں ہو سکتا یعنی کبھی بھی اس کو وجد و جذب کی کیفیت لاحق نہیں ہوتی اور کسی قسم کی حرکت نہیں کرتا۔

(۲) صحابہ کا وجد و جذب کی کیفیت میں بتلا ہونا اور تابعین کا ایسی کیفیت میں بتلا ہونا بے ہوش ہو جانا بے اختیار اضطراری کیفیت میں بتلا ہونا بھی درج ذیل کتابوں کے درج ذیل صفحات سے ثابت ہے۔ احیاء العلوم ج ۲، ص ۲۹۷

(۳) بلکہ بعض کا وفات پانا بھی ثابت ہے جامع ترمذی میں قاضی بصرہ حضرت زرارہ بن روض تابعی کا فوت ہونا مروی ہے اور تحقیقۃ الاحوی ج ۲، ص ۵۲۲ میں مزید حضرات کے وفات پانے کے واقعات بھی موجود ہیں الحدیقتہ الندی ص ۱۰۹

(۴) حضرت میمون صراں سے مروی ہے کہ حضرت سلمان فارسی پر خوف کی وجہ سے ایسی کیفیت طاری ہوئی کہ تین دن تک غائب رہے۔ پتہ ہی نہ چلا کہ کہہ رپے گئے ہیں۔ حضرت امام اعظم پر ایک آیت سن کر ایسی کیفیت طاری ہوئی جس سے آپ کا جسم حرکت کر رہا تھا کانپ رہا تھا اور یہ حرکت معلوم ہو رہی تھی۔ اگر آیات سن کر یا شعر من کر ایسی کیفیات لاحق ہو سکتی ہیں تو ذکر پاک سے ایسا کیوں نہیں ہو سکتا۔ یعنی اسم ذات کے ذکر سے یا نفی و اثبات کے ذکر سے بھی ذا کر پر انوار و تجلیات کے درود و ظہور سے وجد و جذب کی کیفیت طاری ہونا امر واقعہ ہے۔

(۵) حضرت ابی بن کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ مجھے حضور علیہ السلام نے سینے پر ایک ضرب لگائی تو مجھے پر ایسا حال غالب ہوا کہ میرا تمام بدن گرم ہو گیا اور میں سینے سے شرابور ہو گیا اور میرا یہ حال تھا کہ جیسے میں خدا کو دیکھ رہا ہوں۔ (مخدودہ شریف ص ۱۸۲، تخفیف ص ۶۶۶)

(۶) حضور علیہ السلام نے حضرت جعفر بن ابی طالب سے فرمایا کہ اثبات خلقی و خلقتی تو اس خطاب کی لذت سے جعفر بن ابی طالب کھڑے ہو کر نص کرنے لگے حضور نے منع

نہیں فرمایا۔

(۷) حضرت زید رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے حضور نے فرمایا انت اخونا و مولانا تم ہمارے بھائی اور دوست ہو۔ یہ سن کر انہوں نے رقص کیا وجد طاری ہوا۔ حضور نے منع نہیں فرمایا۔ (مذکوہ ص ۲۹۲، باب بنو السعیر باب شہر ۲۰، تفسیر احمدی ص ۲۰۲ بواہر النواوی ص ۲۰۶)

(۸) شیخ عبد القاهر اسی اشعری علیہ الرحمۃ کی کتاب دلائل الاعجاز میں حضرت کعب الاحبار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا مشہور قصیدہ ہے جس کے پڑھنے کے دوران رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اشاروں سے لوگوں کو سننے کی طرف متوجہ فرماتے تھے۔ اور اس وقت مصحابہ کرام آپ کے گرد حلقہ بنائے بیٹھتے تھے اور آپ کبھی ایک طرف کے مصحابہ کی طرف توجہ کرتے اور کبھی دوسری طرف کے مصحابہ کی طرف توجہ کرتے تھے۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم قصیدہ خوانی کے دوران مصحابہ کرام پر توجہ فرماتے تھے کبھی ادھر کبھی ادھر اور مصحابہ حلقہ بنائے کر بیٹھتے تھے۔ اس سے موجودہ طریقہ ذکر میں اشاروں اور توجہات اور سینوں پر ہاتھ مارنا بھی ثابت ہوتا ہے اور اس سے لوگوں کے سینوں میں فیض کی وجہ سے حال و وجد کا طاری ہونا اور سینوں پر ضرب لگانا بھی ثابت ہوتا ہے۔ الغرض ان روایات سے یہیں کے طریقہ ذکر کی ہریات ثابت ہو رہی ہے۔ لہذا اس پر اعتراض جمالت ہے۔

(۹) جب سید حضرت امیر حمزہ رضی اللہ عنہ کی صاحبزادی صاحبہ کی تربیت کے متعلق حضرت علی، حضرت جعفر، حضرت زید بن حارث کا باہمی اختلاف ہوا کیونکہ ہر ایک کی خواہش تھی کہ میں پروردش کروں تو اس موقع پر رسول اکرم نے فرمایا حضرت علی سے کہ انت منی و انا منک اے علی تم میرے اور میں تم را ہوں۔ یہ سن کر فرط سرت و خوشی سے حضرت علی نے ایک پاؤں پر کھڑے ہو کر رقص کیا یعنی ناچتا شروع کر دیا۔ یعنی مولیٰ علی پر وجد و جذب کی کیفیت طاری ہوئی اور وہ ایک پاؤں پر رقص کرنے لگے یہ وہ رقص نہیں جو بخرا اور طوائف کرتی ہیں بلکہ اس سے مراد وجد و جذب کی کیفیت ہے۔

جو صوفیاء کرام میں پایا جاتا ہے۔

(والہ کے لئے فتاویٰ خیرہ ص ۲۸۳ اور احیاء علوم الدین ج ۳، ص ۱۸۳ اما حکریں)

(۱۰) اور مزید ثبوت کے لئے الفتاویٰ الحمدیہ ص ۲۹۳، ص ۲۹۳ ملا حمد کریں اختصار کے پیش نظر عبارت نقل نہیں کی۔

(۱۱) الحدیقتہ الندیہ میں اور الحاوی للفتاویٰ میں بھی جواز وجد و تواجد و رقص صوفیاء کی تصریحات موجود ہیں۔

(۱۲) مقامات مظہری ص ۲۰۶ میں لکھا ہے کہ ایک دفعہ نماز فجر کے بعد ذکر و مراقبہ سے پہلے آپ نے (سید نور محمد بدایوی قدس سرہ) یہ فرماتے ہوئے مولوی کرامت علی پر توجہ فرمائی کہ جتنی بہاؤ الدین میں تجھے بغیر محنت دوں گا بقول مولوی صاحب مذکور میں بے اختیار ہو گیا گویا مرادیں سینے سے باہر نکل گیا ہے مدت کے بعد ہوش میں آیا تو آپ طلاقہ سے فارغ ہو چکے تھے اور میں دھوپ میں بیٹھا تھا۔

(۱۳) حضرت شاہ عبد القدوس گنگو علیہ الرحمۃ پر چکی کی آواز سے بھی وجد طاری ہو جاتا تھا ایک دفعہ شاہ صاحب کے متعلق مولانا جلال الدین علیہ الرحمۃ نے ایک فقیر صاحب جو حضرت شاہ صاحب کے مرید تھے سے کہا کہ تمہارے نانچنے والے پیر صاحب بھی تو آئے (مقصد وجد پر تنقید تھی) یہ جملہ ایک بار نہیں صاحب نے شاہ صاحب کو بتاریا تو شاہ نے فرمایا اگر آئندہ مولوی صاحب یہ جملہ کہیں تو تم کہہ دینا کہ وہ ناچھتے بھی ہیں اور نچاتے بھی ہیں پھر جب ملاقات ہوئی تو مولوی صاحب نے یہ جملہ دھرا لیا تو فقیر صاحب نے اپنے مرشد کا جملہ دھرا یا کہ وہ نچاتے بھی ہیں تو مولوی صاحب یہ سن کر کھڑے ہو کر ناچنے لگے حالت وجد کا غلبہ ہو گیا حالت بدل گئی پھر یہی مولانا صاحب شاہ صاحب کے مرید اور خلیفہ بنے۔ (رسالہ انا ہر ص ۲۲)

## دارالعلوم دیوبند میں وجد

(۱۴) دیوبندیوں کے حکیم الامت مولوی تھانوی کی اشرف السوانح ص ۲۳ کے حوالے

سے اہم سا لکھیں نے لکھا ہے کہ ان کے وعظ کے دوران اکثر سامعین پر گریہ اور بعض پر دجد اس حد تک طاری ہو تاکہ لوٹنے تڑپے لگ جاتے تھے چنانچہ مدرسہ دیوبند کے بڑے جلسہ میں دستار بندی کے موقع پر مولانا کے وعظ میں ایک صاحب پر ایسا وجد ہوا کہ جلسہ درہم برہم ہو گیا وعظ پورا نہ کر سکے۔

(۱۵) امام غزالی قدس سرہ نے احیاء العلوم ج ۲، ص ۲۹۶، میں لکھا ہے کہ اگر وجد و تواجد سے مقصد ریا کاری اور اپنے اچھے اوصاف کا اظہار ہو جن سے یہ فی الواقعہ کالی ہے تو یہ قابل نہ مدت ہے اور اسی تواجد کی ایک قسم محمود اور اچھی بھی ہے یعنی جس سے مقصد ہی یہ ہو کہ ایسا کرنے سے مجھے عمدہ اور اچھے احوال حاصل ہوں اور میں کسی حیلہ سے ان اوصاف سے موصوف ہو سکوں تو یہ جائز ہے کیونکہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا رویا کرو اگر رونانہ آئے تو روئے والوں کا انداز اپناو اور غنکیں ہو جاؤ۔

(۱۶) امام عبد الوہاب شعرانی علیہ الرحمۃ اپنی کتاب انوار قدیسہ ج ۱، ص ۳۹، میں فرماتے ہیں کہ سیدنا علامہ یوسف عجمی نے فرمایا ہے کہ مشارخ نے سالک کے لئے جو آداب ذکر کئے ہیں تو وہ مختار اور غیر مختار مذوب سالک کے لئے ہیں اور جو مسلوب الاختیار سالک ہے اس کو اپنے حال پر رہنے دو کیونکہ بے اختیار ہو کر اس کی زبان سے کبھی اللہ، اللہ، اللہ، جاری ہوتا ہے اور کبھی بے اختیار ہو، ہو، ہو جاری ہوتا ہے اور کبھی لا، لا، لا، اور کبھی آہ، آہ، آہ، اور کبھی عا، عا، عا، اور کبھی آ، آ، آ اور کبھی ہا، ہا، ہا، اخ ن اور اس کے لئے ادب صرف یہ ہے کہ دار ہونے والی کیفیت کو تسلیم کیا جائے۔ انوار قدیسہ کی جلد اول ص ۱۸۲ سے ص ۱۸۹ تک امام شعرانی نے وجد کے ثبوت میں دلائل ذکر کئے ہیں۔

ان سولہ عدد حوالہ جات سے ہم نے ثابت کیا ہے کہ یہیں کا طریقہ ذکر و وجد و جذب اضطرابی کیفیات حرکت کرنا کرنا اجگہ سے ہٹ جانا وغیرہ پر شرعی دلائل موجود ہیں اور ایسی کیفیات خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور سابہ و تابعین و دیگر بزرگان دین سے بھی ثابت ہیں لہذا ان پر اعتراض کرنا پر لے درجہ کی جمالت ہے اور بے بھری و بے

بصیرتی ہے۔

قاضی شاء اللہ پانی پتی تفسیر مظہری ج ۸، ص ۷۲۰۹ تا ۷۲۰۹ میں فرماتے ہیں کہ صہابہ کو ایسا وجد اور ایسی کیفیات عموماً "اس لئے نہ ہوتی تھیں کیونکہ انہوں نے اپنے اوپر کنٹرول کر رکھا تھا ملاحظہ ہو مظہری کی عبارت

قلت وجهہ طریقہ اسے کثیر نزول البرکات والتجلیات مع ضق حوصلتہ الصوفی و قلتہ استعدادہ و انما لم توجد هذه الحالۃ فی الصحابة، رضی اللہ عنہ مع وفور برکاتہم لاجل سعته حوصلہم و قوۃ استعداداتہم ببرکتہ صحبتہ النبی صلی اللہ علیہ وسلم و اما خیر الصحابة من الصوفیتہ فعدم طریقہ اسکی الحالۃ علیہم اما قلتہ نزول البرکات و اما السیعۃ الحوصلہ مانع

میں کہتا ہوں کہ اس حالت کے طاری ہونے کی وجہ نزول برکات کی کثرت ہے اور نزول تجلیات کی کثرت ہے باوجود صوفی ساک کے حوصلہ کی بیانگی کے اور اس کی استعداد اور کمزور ہونے کے اور یہ حالت (وجد) صحابہ کرام میں باوجود وفور برکات کے نہیں پائی گئی تو اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کے حوصلے بہت وسیع تھے اور ان کی قوت استعداد زیادہ تھی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت کی برکت اور غیر صحابہ صوفیاء میں سے اکثر پر جو یہ کیفیت طاری نہیں ہوتی تو اس کی وجہ یہ ہے کہ یا تو نزول برکات کی قلت ہوتی ہے یا پھر ان کے حوصلے وسیع ہوتے ہیں۔ (مظہری ج ۸، ص ۷۲۰۹ تا ۷۲۰۹، سورہ زمر، پ ۲۳)

سوال - اس سلسلہ عالیہ نقشبندیہ مجددیہ سیفیہ کے موجودہ بزرگ و مشائخ اپنے مریدین کو ایک عرصہ کے لئے تلاوت قرآن نوافل وغیرہ اور دیگر تمام و خائن سے منع کر دیتے اور بہت سے کار خیر سے محروم رکھتے ہیں اس کا کیا جواز ہے۔

جواب - جواباً "عگزارش ہے یہ ممانعت شرعی نہیں بلکہ شفیقی ہے جیسے ڈاکڑیا طبیب و حکیم مریض کو پرہیز بتاتے وقت بعض علاج چیزوں کے کھانے سے بھی منع کرتا ہے یہ منع کرنا شفقت پر مبنی ہوتا ہے۔ دنست پر نہیں جیسے آدم و حوا طیہا السلام کو

فلاتقراہنہ الشجرۃ فرما کر مخصوص درخت کے استعمال سے منع کیا گیا تھا یہ نہیں و ممانعت تحریکی نہ تھی شفیقی تھی۔ اسی طرح مرشد کامل و مکمل کا اپنے مریدین کو بعض و ظائف سے اور تلاوت یا مطالعہ کتب سے و نوافل سے روکنا بھی شفیقی ہے۔ چنانچہ مجھے یاد آیا کہ ملا علی قاری علیہ الرحمۃ الباری فرماتے ہیں کہ یہد علی بن میمون المغربی نے جب اپنے وقت کے شیخ الاسلام اور مفتی و مدرس علوان الحموی کی ذات میں تصرف فرمایا تو ان کو فتویٰ نویسی اور تدریسی اور تلاوت قرآن سے منع کر دیا۔ اور ذکر میں مشغول کر دیا تو جملاء نے یوں طعنہ زنی کی کہ اس پیر نے شیخ الاسلام کو گراہ کر دیا ہے اور لوگوں کی تدریس کے ذریعہ نفع پہنچانے سے بھی منع کر دیا ہے اور یہ کہ یہ زندیق (بے دین) ہو گیا ہے۔ تلاوت قرآن سے منع کرتا ہے مگر باوجود لوگوں کی ان خرافات و بکواسات کے مرد صادق علوان حموی اپنے مرشد کے اس باق پر اور تعلیمات و ہدایات پر ڈٹے رہے۔ کسی کی کوئی بات نہ سئی۔ جب مرشد کی تعلیمات و ہدایات پر عمل کرنے سے دل کا شیشہ صاف ہو گیا اور مشاہدہ تجلیات ربیٰ حاصل ہو گیا تو قرآن کی تلاوت کی مرشد نے اجازت دے دی۔ اب جب مرشد کامل و مکمل کی اجازت کے بعد قرآن کی تلاوت شروع کی تو خداوند قدوس نے فتوحات ازلیہ و ابدیہ کا دروازہ کھول دیا اور عوارف و معارف ظاہریہ اور باطنیہ کے خزانے ظاہر ہوئے تو مرشد نے فرمایا کہ میں نے تمہیں اسی لئے قبل ازیں تلاوت سے منع کیا تھا میں کہ ذکر کی برکت سے غفلت کے پردے انہو جائیں اور پھر قرآنی علوم و معارف تجھے حاصل ہو جائیں۔ (ملاحظہ ہو مرقات شرح مشکوہ ج ۵، ص ۲۳)

ثابت ہوتا ہے کہ مشائخ کرام کا معمول تھا کہ وہ اپنے مریدین کو کمال تک رسائی حاصل کرنے کے لئے بعض ایسی پابندیاں لگاتے تھے جو بظاہر خلاف شرع نظر آتی تھیں اور عوام میں انکار و پریشانی کا سبب بنتی تھیں بلکہ گمراہ اور زندقی تک گالیوں کا ذریعہ بن جاتی تھیں مگر جملاء کی ان باتوں سے نہ مشائخ اپنا طریقہ چھوڑتے تھے اور نہ مریدین صادقین مشائخ کا دامن چھوڑتے تھے۔ اسی طرح ہمارے سالک بھائیوں کو بھی چاہئے کہ

لوگوں کی باتیں اعتراضات وغیرہ بکواسات نہایت صبر و تحمل سے سن لیا کریں اور کسی سے نہ ابھیس جہاں پھول ہوتے ہیں وہی کانٹے بھی ہوتے ہیں۔

## مسئلہ اعتجار کی بحث

ما اتا کم الرسول فخذ وہ و مانها کم عنہ فانتہوا (پ)

جو کچھ پیغمبر علیہ السلام تم کو دیں وہ لے لو اور جس سے وہ تم کو روکیں تم رک جاؤ۔ یعنی پیغمبر علیہ السلام جس کے کرنے کا حکم فرمائیں اس پر عمل کرو اور جس فعل یا عمل یا چیز سے منع کریں اس کو چھوڑ دو۔

ما اتا کم الرسول الایت سے ثابت ہوتا ہے کہ منوع شرعی ہونے کا معیار شرعی یہ ہے کہ پیغمبر علیہ السلام نے اس کے کرنے سے منع فرمایا ہو یعنی جس کی ممانعت کی دلیل شرعی ملتی ہے وہ منع ہے اور جس کی ممانعت کی دلیل شرعی نہیں ملتی وہ جائز ہے۔ تو اعتجار بین معنی کہ سرپر نوپی یا کلاہ پسنا ہو اور اس کے اردو گرد عماسه یعنی گپڑی یا لنگی باندھ دی جائے اور نوپی یا کلاہ کے اوپر والے حصہ کو خالی اور نگاچھوڑ دیا جائے عماسه یا لنگی سے تو اس کی کراحت تحریک پر کوئی ایسی دلیل لائی جائی جو قطعی الشبہ و ظنی الدلالۃ ہو یا ظنی الشبہ و قطعی الدلالۃ ہو۔ یعنی نہ تو آیتہ قرآنیہ مولد ملتی ہے اور ایسی خبر واحد حدیث ملتی ہے جو قطعی الدلالۃ ہو لہذا سیفیوں کے عماسه باندھنے کے مردجہ طریقے کو یعنی اوپر سے نوپی یا کلاہ کو خالی و نگاچھوڑنے کو مکروہ تحریکی قرار دننا غلط ہے اس کراحت کے مدعی کا فرض و ذمہ داری ہے کہ وہ مذکورہ بالا پوزیشن کی دلیل ممانعت و کراحت پیش کرے۔ اس کے بغیر کراحت و ممانعت کا دعویٰ کرنا شرعیت مقدسہ سے کھیل کے مترادف ہے جو بجائے خود حرام و منوع شری ہے ایسے مدعیوں کو اپنے رویہ پر نظر ہانی کرنی چاہئے یہی معیار اعلیٰ حضرت نے فتاویٰ رضویہ میں بھی بیان کیا ہے اور اپنایا ہے۔

**مسئلہ اعتخار کی تحقیق۔** آج کل ہمارے مسئلہ عالیہ نقشبندیہ مجددیہ یعنی سے مسلک احباب و رفقاء کے عمامہ یعنی گزری باندھنے کے طریقہ مروجہ پر کچھ لکیر کے فقیر علماء بڑی تنقید اور اعتراض کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ طریقہ اعتخار کھاتا ہے۔ اور اعتخار مکروہ تحریکی ہے اور اس طریقہ سے گزری باندھ کر نماز مکروہ تحریکی ہے اس لئے اس مسئلہ کی تحقیق کی ضرورت محسوس کی گئی اور بعض احباب نے بھی اصرار کے ساتھ مطالبہ کیا ہے کہ اس مسئلہ کے متعلق ضرور کچھ لکھا جائے۔ ہمارے طریقہ ہمیشہ حد سے زیادہ بروادشت کا رہا ہے ہمارے موقف اور عذریہ کے خلاف بارہا بعض اختلاف فروعی مائل سے متعلق رسائل و جرائم اور اشتہارات میں مفاسد میں لکھے جاتے رہے ہیں مگر ہم نے کبھی بھی قبل ازیں جواب دینے کی کوشش نہیں کی کیونکہ ہمارا ذہن یہ نہیں ہے کہ کسی کی ذاتی تحقیق درائے کو منظر عام پر آنے سے ہمارے وقار کو نقصان پہنچے گا یا ہماری عزت میں فرق آئے گا۔ جیسے بعض علماء کرام کا یہ ذہن ہے کہ ان کے موقف و نظریہ کے خلاف اگر ممتازت و سنجیدگی سے بھی کوئی کچھ لکھ دے تو یہ ہرگز بروادشت نہیں کرتے بلکہ ناراض ہو جاتے ہیں نہ معلوم دوسروں کو فراخ دلی کا سبق دینے والے اپنے اس سبق کو کیوں ذہر قاتل تصور کر لیتے ہیں اور خود اپنے اندر بروادشت کا مادہ کیوں نہیں پیدا کرتے۔ فروعی اجتہادی و قیاس و ظنی مسائل میں ہمیشہ ائمہ کرام کے درمیان کے اختلاف رہا ہے۔ ایک دوسرے کے موقف و نظریہ کے خلاف دلائل دینے تھے مگر نہایت مبروک حمل کے ساتھ فریق ثانی کے اختلاف و آراء کو بروادشت بھی کرتے تھے۔ مگر آج کل اپنے اور پر تنقید کو بروادشت کرنا تو دور کی بات ہے سننا بھی گوارا نہیں کرتے۔ بہر حال ہم اپنے سابقہ رویہ کے بر عکس کچھ لکھنے پر مجبور ہوئیں اور یہ ہمارا حق بھی ہے کسی پر تنقید مقصود نہیں نہ کسی کو مدعی بنان مقصود ہے صرف تحقیق مسئلہ مقصود ہے۔ باری تعالیٰ حق لکھنے کی توفیق مرحمت فرمائے۔ آمین

**آغاز بحث۔** اعتخار کی ایک تعریف فقہاء کرام نے کتب قده خنی میں جو کی ہے وہ یہ

ہے:

ہو تکویر العمادتہ حول الرانس و ترک و سطہا مکشوں۔ یعنی سر کے ارد گرد گپڑی کو گولائی میں باندھنا اور سر کی کھوپڑی یا چوٹی کو نگاچھوڑنا۔ یہ تعریف کی گئی ہے اعتمار کی جس کا خلاصہ یہ ہے کہ چار چینی ٹوپی و کلاہ کے بغیر عمامہ باندھنا اور چوٹی کو بالکل نگاچھوڑنا جیسے بعض رہاتی لوگ باندھتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر سر پر ٹوپی یا کلاہ رکھ کر اس کے اوپر نہیں بلکہ سر کے ارد گرد گپڑی باندھی جائے اس طرح کے ٹوپی یا کلاہ اوپر سے نگاہو تو اس کو اعتمار نہیں کہ سکتے کیونکہ ابداء الحامہ یعنی چوٹی کا نگاہ ہونا نہیں پایا گیا اس صورت میں ٹوپی نہیں ہے اور تعریف میں چوٹی کا نگاہ ہونا ماخوذ ہے۔

دوسری تعریف یہ کی گئی ہے۔ ہو شد الرانس بالمنديل یعنی سر کو رومال سے باندھنا یہ تعریف بھی ہمارے طریقہ پر فٹ نہیں آتی۔

تیسرا تعریف یہ کی گئی ہے۔ ان ہستقب بعلمتہ لفظی النہ یعنی اپنے عمامہ کے ساتھ ناک کو ڈھانپ لیتا۔

ملاحظہ ہو حاشیۃ الخطاؤی ص ۱۹۲۔ عم حاشیۃ تقریباً یہی کچھ۔ بحر الرائق اور فتاویٰ عالم گیری میں بھی موجود ہے۔ یہ تعریف بھی ہمارے طریقہ پر صادق نہیں آتی۔

قارئین کرام ملاحظہ فرمائیں کہ اعتمار کی تین تعریفیں کی گئی ہیں مگر ہمارے موجودہ طریقہ پر ایک بھی صادق نہیں آتی۔ پھر اس طریقہ کو اعتمار قرار دے کر مکروہ کہنا کیونکہ درست ہو سکتا ہے۔ پہلی تعریف میں ترک و سہما کشوفا" کی قید ہے جس میں حافظہ کا مرجح رائیس ہے نہ کہ ٹوپی یا کلاہ کیونکہ ٹوپی یا کلاہ کا تو کسی عبارت میں ذکر ہی موجود نہیں ہے پھر حاضر کو اس کی مازن لوثانا کیوں کر درست ہے۔ ترک و سہما کشوفا کا مطلب یہ ہے کہ گپڑی سر کی گولائی میں باندھ کر سر کی چوٹی کو بالکل نگاچھوڑنا نہ یہ کہ ٹوپی یا کلاہ کو نگاچھوڑنا۔

رہا یہ کہ علامہ مظاہی علیہ الرحمۃ نے اس تعریف کی شرح میں ترک و مہا  
مکشوفا" اے مکشوفا" عن العلامة مکشوفا" لا اصلہ" اخ فرمائیا ہے کہ نہ  
ہونے سے مراد ہے کہ عامتہ سے نگاہونا۔ تو اس کو دلیل بنانا درست نہیں ہے۔ کیونکہ  
ہم کہتے ہیں۔ جب حاضر کا مرجع حامہ چوٹی ہے سرکی تو مظاہی کی عبارت کا مطلب یہ  
ہے کہ سرکی چوٹی نہیں ہو عامتہ سے یہ نہیں کہ چوٹی نہیں نہ ہو اور نوپی کا کلاہ اور والاحص  
نگاہ۔ یہ ہرگز مراد نہیں ہے یہ مراد لینے کی صورت میں یہ عبارت مشاہدہ کے خلاف  
نہیں ہوتی۔

ہم نے بارہا ایسے دہاتیوں کو دیکھا ہے جنہوں نے سرکی گولائی میں گھری باندھی  
ہوئی ہے مگر درمیان سے چوٹی بالکل نہیں چھوڑ رکھی ہے۔ فعل لا۔ فعل یہ قول مظاہی  
اس صورت میں مشاہدہ کے خلاف بھی نہیں ہے پھر یہ کہ امام مظاہی کا ذاتی قول یا ذاتی  
رأی کب محبت شرعیہ ہے دلائل شرعیہ کتاب اللہ اور سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم  
مثبت کی حیثیت سے اور اجماع امت اور قیاس ہے یعنی قیاس امام مجتهد ہے بحیثیت مظہر  
ہونے کے۔ اب امام مظاہی کا قول یا ذاتی رأی (خصوصاً "جکہ وہ مشاہدہ کے بھی خلاف  
ہو) نہ تو کتاب اللہ کے ضمن میں آتا ہے اور نہ سنت کے ضمن میں آتا ہے۔ اور اجماع  
کے ضمن میں آتا ہے کیونکہ خود امام مظاہی علیہ الرحمۃ طبقات مجتہدین میں سے کسی  
بھی طبقہ میں شامل نہیں ہیں پھر ان کے ذاتی قول یا رأی کو محبت شرعیہ کا درجہ کیسے  
دے سکتے ہیں اور فتحاکرام خصوصاً علامہ شاہی علیہ الرحمۃ فتاویٰ شاہی میں جگہ جگہ  
تصریح فرماتے ہیں کہ و لَا بَلَزْمٌ مِنْ تُرْكِ الْمُتَحَبِّ ثُبُوتُ الْكُرْأَنِ إِذَا الْكُرْأَنِ  
حُكْمٌ شَرْعِيٌّ وَ لَا لِهُ مُسْرِرٌ مِنْ دَلِيلٍ خَادِمٌ (ج ۱، ص ۶۵۳) (ادا لا یعنی خاص، ج ۲، ص ۱۷۱،  
(۱۷۷)

یعنی ترک مسح بے کراحت لازم نہیں آتی کیونکہ کراحت حکم شرعی ہے جس کے  
لئے دلیل خاص کا ہونا ضروری ہے تو دلیل یا ترک آن ہے یا حدیث ہے یا اجماع ہے یا قیاس

مجتہد ہے اور قول مطہاوی دلائل اربعہ میں سے ایک بھی نہیں بنا بریں اس سے کراحتہ پر استدلال کرنا درست نہیں ہے۔

اسی طرح موجودہ زمانے کے بعض علماء کرام کے اقوال و آراء کو جبکہ شرعی دلیل کا درجہ حاصل نہیں ہے تو پھر ان کے محض اقوال سے پکڑی باندھنے کے طریقہ مذکورہ کو مکروہ قرار دنا بلادلیل شرعی ہو گا اور بلادلیل شرعی کوئی دعویٰ قابل قبول اور مسون نہیں ہے۔

جو شخص اس مروجہ طریقہ سینیہ کو مکروہ قرار دتا ہے اس پر لازم ہے از روئے شرع شریف کے وہ اس کی کراحت تحریکی پر دلیل شرعی پیش کرے جو اس پوزیشن کی ہو کہ اس سے کراحت تحریکی ثابت ہو سکتی ہو کیونکہ نعلیٰ دلائل چار قسم کے ہوتے ہیں۔

(۱) قطعی الدلالۃ بھی ہو اور قطعی الشہوت بھی ہو۔ یہ فرضیت و رکنیت کے ثبوت کے لئے ضروری ہے اس سے کم درجہ کی دلیل سے فرضیت یا رکنیت ہرگز ثابت نہیں ہو سکتی جیسے نصوص قرآنیہ مفسروں یا نصوف قرآنیہ محققہ اور سنت متواترہ جن کا مفہوم قطعی ہوتا ہے۔

(۲) قطعی الشہوت و ظنی الدلالۃ جیسے آیات قرآنیہ مولہ ان سے وجوب اور کراحتہ تحریکی ہوگی۔

(۳) ظنی الشہوت اور قطعی الدلالۃ ہو۔ اس سے بھی وجوب اور کراحتہ ثابت ہو سکتی ہے۔ یعنی ایسی احادیث جو اخبار احادیث ہوں مگر ان کا مفہوم قطعی ہو۔

(۴) ظنی الشہوت اور ظنی الدلالۃ ہوں جیسے وہ اخبار احادیث جن کا مفہوم بھی ظنی ہو۔ ان سے صرف کسی فعل یا عمل کا سنت یا مستحب ہونا ثابت ہوتا ہے۔ ملاحظہ ہو شای شریف

ج ۱۰ ص ۷۳

اس تفصیل سے مقصد یہ ہے کہ عمامہ شریف کے باندھنے کے موجودہ طریقہ مروجہ کی کراحت تحریکی کے ثبوت میں نہ ایسی دلیل ملتی ہے جو قطعی الشہوت اور ظنی الدلالۃ ہو

اور نہ ایسی دلیل ملتی ہے جو فتنی الشہوت اور قطعی الدلالت ہو یعنی نہ آیت قرآنیہ مودعہ ملتی ہے اور نہ ایسی خبر و اہد حدیث ہی ملتی ہے جو قطعی الدلالت ہو۔ یہی وجہ ہے کہ امام مطہاوی کو از خود "کشف عن العامتہ کی قید لگانے کی ضرورت محسوس ہوئی۔ اگر کسی دلیل سمعی میں قطعی دلالت کشف عن العامتہ ہونے پر ہوتی تو وہ خود یہ قید نہ لگاتے اس لئے اس تفصیلی مفتکو سے یہ ثابت ہو گیا ہے کہ طریقہ مذکورہ کی کراحت پر کوئی شرعی دلیل موجود نہیں ہے اور قول امام مطہاوی ان چار اقسام دلیل سمعیہ میں سے کسی قسم سے نہیں ہے۔ لہذا بلا دلیل شرعی لوگوں کی نمازوں کو مکروہ تحریکی و واجب الاعادہ قرار دینا درست نہیں ہے اور تعصّب و عناد کی وجہ سے ایسے شو شے چھوڑتے رہنا علماء دین کے شایان شان بھی نہیں ہے۔

اللہ تعالیٰ حق کو سمجھنے اور اس پر عمل پیرا ہونے کی توفیق مرحمت فرمائے۔ آمين یا رب العالمین۔ بجاہ سید المرسلین و صلی اللہ علیہ و سلم جیبہ و آله واصحابہ الی یوم الدین۔

# در منیری تعدد پیر

حسب ارشاد

مجد و ملت حضرت سیدنا اخندزادہ سیف الرحمن پیر ارجمند خراسانی مبارک دامت برکاتہم عالیہ

با اہتمام

ذبۂ العلما حضرت میاں محمد خنی سیفی مبارک دامت برکاتہم عالیہ

نایف

علامہ محمد عبّاس تکر راجحہ سیفی

ناشر

مکتبہ محمد یہ سیفیہ آستانہ عالیہ راوی ریان شریف لاہور

حسین ٹاؤن نزد کالا شاہ کا کو مرشد آباد روڈ راوی ریان

جی ٹی روڈ لاہور

نون : 042-290553 291980



# جواز الممنوع عن النوافل والوظائف للسالكين في ذكر الاطائف



سالکین کو ذکر لطائف کے دوران  
نوافل و وظائف سے منع کرنے کا جواز

مُرْتَبَہ  
ابوالعطاء پیر سید عبد القادر شاہ ترمذی محمدی سیفی  
خطیب جامع مسجد انوار مدینہ آستانہ عالیہ راوی ریان شریف

مکتبہ محمدیہ سیفیہ آستانہ عالیہ راوی ریان شریف  
حسین ٹاؤن بالقابل راوی ریان طریقی روڈ، مرید کے  
فون: 7980553-7981980

سلسلہ نقشبندیہ مجددیہ سیفیہ  
کی دیگر قابل مطالعہ کتب



**حقیقت خواب**

گمراہ لوگوں کے لئے چیز

**فضائل اذکار نقشبندیہ**

**معمولات سیفیہ**

**اوراد نقشبندیہ**

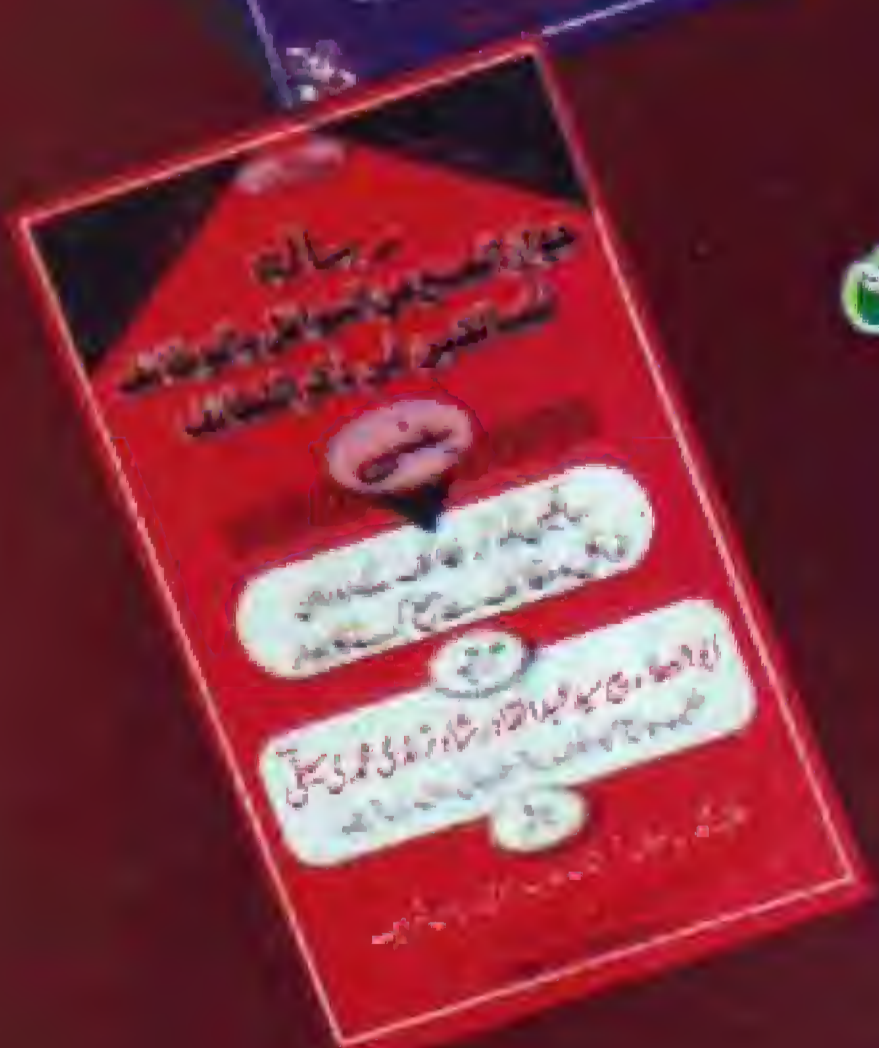
**ہدایت المسالکین**

**قلاش مرشد**

**یا رسول اللہ پکارنے کا ثبوت**

**نماز کے بعد دعا کی**

**فضیلت اور استحباب**



9. مرکز النویں، دریار ہار کیٹ لہور

042-7324948

0300-4205906

مکتبہ جمال کرم